

# Discourses on the trait of **Anger**

## Collected from the **Holy Zohar**

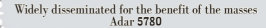
the teachings of the Holy Tanna Rabbi Shimon bar Yochai זיט"א

with the elucidating commentary of

### **Matok MiDvash**

composed by the great
Rabbi **Daniel Frisch** 

Translated and annotated by Efraim Palvanov Edited by Rabbi Yisroel Wilk



#### והסר כעם מלבך

איתא בגמ' (נדרים כב, א) אמר רבי שמואל בר נחמני א"ר יונתן כל הכועס כל מיני גיהנום שולטים בו שנאמר (קהלת יא, י) והסר כעס מלבך והעבר רעה מבשרך כו', אמר רבה בר רב הונא כל הכועס אפילו שכינה אינה חשובה כנגדו שנאמר רשע כגובה אפו בל ידרוש אין אלהי"ם כו', רבי ירמיה מדיפתי אמר משכח שנאמר רשע כגובה אפו בל ידרוש אין אלהי"ם כו', רבי ירמיה מדיפתי אמר משכח

#### -Matok MiDvash=

#### **Introduction:**

"And remove anger from your heart..." (Ecclesiastes 11:10)

It is stated in the Talmud (*Nedarim* 22a): "Said Rabbi Shmuel bar Nachmani in the name of Rabbi Yonatan: Every person who is angry is ruled over by all kinds of *Gehinnom*<sup>1</sup>, as it is written: 'And remove anger from your heart, and put away evil from your flesh..." (Ecclesiastes 11:10) The Talmud continues (*Nedarim* 22b): "Rabbah bar Rav Huna said: Every person who is angry, even the *Shekhinah*<sup>2</sup> is unimportant before him, as it is written: 'The wicked, in the height of his anger, will not seek [God]; all his thoughts are that there is no God.' (Psalms 10:4) Rabbi Yirmiyahu of Diftai said:

<sup>1.</sup> Gebinnom, or Gei ben Hinnom, literally "the Valley of Hinnom" refers to the various levels of the underworld in the afterlife. It is a place where souls are purified of their sins for a specified amount of time after death. Some translate this statement in the Talmud as: "He who loses his temper will be exposed to all the torments of Gehinnom."

<sup>2.</sup> The Shekhinah is God's Divine Presence, as manifest in this lower world.

<sup>3.</sup> One who is angry is likened to an idol-worshipper or to an atheist who denies God's existence. This is because everything that befalls a

תלמודו ומוסיף טפשות שנאמר כי כעס בחיק כסילים ינוח, ופירש האלשיך שהכעס מונח בלב כסיל להיות מפסידו ומאבדו, כמאמרם ז"ל כל הכועס כאילו כופר בעיקר, כי מעט מעט יחטיאנו עד האבידו אותו. וכלשון הארחות צדיקים (שער יב) כי הכעס מוציא שכלו של אדם מקרבו וכו' לכן אי אפשר שינצל הכעסן מחטאים גדולים.

#### =Matok MiDvash=

He forgets his learning, and adds foolishness, as it is written: "...for anger rests in the bosom of fools." (Ecclesiastes 7:9) And the Alshich<sup>4</sup> explained that anger rests in the heart of a fool and causes him to "lose and to be lost". This is in line with the teachings of our blessed Sages that every person who is angry is likened to a complete heretic, <sup>5</sup> as anger slowly causes him to sin more and more until he is completely lost. And in the words of *Orchot Tzaddikim*<sup>6</sup> (Gate 12): "Anger removes a person's intellect from his midst..." Therefore, it is impossible for an angry person to be saved from great sins.

person was meant to be, and sent his way by God. By getting angry, one is seemingly denying God's existence and judgement.

<sup>4.</sup> Rabbi Moshe Alshich (1508-1593), who was born in Adrianople, Turkey, and later studied under Rabbi Yosef Karo (1488-1575), the compiler of the Shulchan Arukh. Rabbi Alshich is one of the few sages in history who are referred to as HaKadosh, "the holy one".

<sup>5.</sup> See, for example, Shabbat 105b: "One who rends his garments in anger, or who breaks his vessels in anger, or who scatters his money in anger, should be in your eyes like an idol worshipper, for this is the craft of the evil inclination: Today it tells him 'do this', and tomorrow it tells him 'do that', until eventually it tells him 'worship idols' and he goes and worships idols."

An anonymous 15th century book of mussar, also known as Sefer HaMiddot.

והרמב"ם בפ"ב מהלכות דעות (הלמה ג) כתב: הכעס מדה רעה היא עד למאד וראוי לאדם שיתרחק ממנה עד הקצה האחר, וילמד עצמו שלא יכעום ואפילו על דבר שראוי לכעום עליו, ובעלי כעס אין חייהם חיים, לפיכך ציוו להתרחק מן על דבר שראוי לכעום עליו, ובעלי כעס אין חייהם המכעיסים, וזו היא הדרך הטובה. הכעס עד שינהיג עצמו שלא ירגיש אפילו לדברים המכעיסים, וזו היא הדרך הטובה. והחרדים בספרו (פרק כא, יי) מנה ענין הכעם בין הלאוין שבתורה התלויות בלב. והעלה עוד שם בין היתר, שהלב הוא היכל להשכינה הק' והכועס מכנים צלם בהיכל ומגרש ממנו השכינה, ולהלן (פרק מד, ב) הביא בשם האבן עזרא שהכעס מחשיך אור חכמת הנשמה.

#### -Matok MiDvash-

And the Rambam7 (Hilchot De'ot 2:3) wrote: "Anger is an exceedingly bad trait, and it is fitting for a person to distance himself from it to the furthest extreme. One should teach himself not to get angry, even for something that it might be normal to get angry about... And the life of those prone to anger is no life at all, which is why [the Sages] instructed that a person should distance himself from anger until he is accustomed not to react even to things that naturally cause anger-and this is the good path." And in Sefer Haredim<sup>8</sup> (21:17) the trait of anger is counted among those Torah prohibitions dependant on the heart, and it is explained that the heart is the "palace" of the Holy Shekhinah. Thus, the angry person brings an idolatrous image into the palace, thereby expelling the Shekhinah. Later on (44:2), he cites in the name of Ibn Ezra9 that anger extinguishes the light of the soul's wisdom.

Rabbi Moshe ben Maimon (1135-1204), also known as Maimonides, who wrote the Mishneh Torah.

<sup>8.</sup> Written by Rabbi Elazar ben Moshe Azikri of Tzfat (1533-1600), a contemporary of the Ramak, the Arizal, and other great kabbalists.

<sup>9.</sup> Rabbi Avraham ben Meir ibn Ezra (1089-1167)

ידועים דבריו הקולעים של הגה"ק רבי יהונתן אייבשיץ בספר יערות דבש (סוף דרוש א: לפי רוב הקדושה כן רב מיעוט הכעס, כמו כן מובא בשם צדיקים קודמים על הכובש כעסו שזה טוב לו מאלף תעניות (ליקוטי רמ"ל מסאסוב), ונוראות ממש מובא בענין זה מהרה"ק ר' פנחס מקאריץ זי"ע (בספר אמרי פנחס) הכעס הוא אבי אבות הטומאה ומטמא מבפנים ומבחוץ, ועוקר הנשמה מכל וכל עד שלא נשאר אפילו חוט [מהנשמה] והיה חוזר על מאמרי הזהר שכעס היא מרידה בהשי"ת ר"ל, אפילו חוט [מהנשמה] והיה חוזר על מאמרי הובשם הרה"ק מרוזין נאמר על מ"ש רז"ל והתשובה על זה קשה משאר עבירות. ובשם הרה"ק מרוזין נאמר על מ"ש רז"ל שהכועס כאילו עובד ע"ז, לכן הרי בזמנינו שבטלה ע"ז הרי היא הזדמנות לכבוש הכעס ובזה להמנע מעון ע"ז.

#### -Matok MiDvash-

And well-known are the fitting words of the great and holy Rabbi Yonatan Eybeschutz in Sefer Ya'arot Dvash (at the end of Exposition 1): "The more holiness, the less anger". Likewise, it is brought in the name of many early tzaddikim that "to conquer one's anger is better than a thousand fasts" (See, for example, the Likkutim of Rabbi Moshe Leib of Sassov). On this matter, the holy Rabbi Pinchas of Koretz said (in his Sefer Imrei Pinchas) that "Anger is the father of all impurities, and makes one impure from inside and outside, and uproots the soul entirely until not even a thread of it is found." And he would reference the discourses of the Zohar that anger is a rebellion against God, and that repentance for this is more difficult than other sins. And in the name of the holy Rabbi of Ruzhin<sup>10</sup> it is said regarding the teaching of the Sages that an angry person is likened to an idolater—that since in our times idol worship has been nullified, it is by conquering one's anger that a person has the opportunity to fulfill the mitzvah of refraining from the sin of idolatry. 11

<sup>10.</sup> Rabbi Israel Friedman (1796-1850), the Ruzhiner Rebbe

<sup>11.</sup> The Talmud (Sanhedrin 64a) famously recounts how the ancient Sages

מהראוי להעתיק כאן מדברי רבינו האריז"ל בענין הכעס, ממה שציטט מורינו בעל מתוק מדבש בפירוש הזהר (פרשת תצוה דף קפב ע"ב, ובביאורינו כרך ח עמ' מא-מב) וז"ל: נעתיק כאן דברי מוהרח"ו בשם רבינו האריז"ל בשער רוח הקודש דף י ע"ב, וז"ל: גם מדת הכעס מלבד מה שמונעת ההשגה לגמרי, וכמו שמצינו על פסוק ויקצף משה על אלעזר ועל איתמר, ואמרו רז"ל כל אדם שכועס אם נביא הוא נבואתו מסתלקת ממנו וכו', האמנם

#### =Matok MiDvash=

It is fitting to quote here from the words of our rabbi, the Arizal, <sup>12</sup> on the matter of anger, which was cited by our teacher, author of *Matok MiDvash*, in his commentary on the Zohar (on parashat *Tetzave*, page 182b), as follows: We will cite here the words of Maharchu, <sup>13</sup> in the name of the Arizal, in *Sha'ar Ruach HaKodesh* (page 10b): "The trait of anger, not only does it completely prevent a person from attaining spiritual heights, as we find regarding the verse describing Moshe getting angry at Elazar and Itamar [Leviticus 10:16], <sup>14</sup> that the Sages explain that if a prophet gets angry

prayed for God to remove the desire for idol worship from the world. Because the First Temple was destroyed mainly due to the sin of idolatry, the Sages wished that this temptation would be extinguished forever. Their prayers were granted, and ever since then there is no real desire among people to worship idols. The Ruzhiner Rebbe taught that, today, anger takes the place of idolatry. Therefore, one who conquers his anger is like one who has conquered the great sin of idolatry, and this is a great merit for his soul.

<sup>12.</sup> Rabbi Itzchak Luria (1534-1572), the "Holy Lion of Blessed Memory"

**<sup>13.</sup>** Rabbi Chaim Vital (1543-1620), the primary disciple of the Arizal, who is often referred to as *Maharchu*, which stands for "our teacher, Rabbi Chaim Vital".

**<sup>14.</sup>** This is the chapter in which Nadav and Avihu, the sons of Aaron, brought an inappropriate offering and lost their lives because of it. A number of laws were then relayed to the *kohanim*. Aaron's remaining sons, Elazar and Itamar, were supposed to consume the sin-offering

יותר רעה יש לו מדבר הנזכר כמו שנבאר, והנה מורי ז"ל היה מקפיד בענין הכעס יותר מכל שאר העבירות, אפילו כשהוא כועס בשביל מצוה, וכענין משה כנזכר לעיל, והיה נותן טעם לזה ואמר, כי הלא כל שאר העבירות אינם פוגמים אלא כל עבירה ועבירה פוגמת אבר אחד, אבל מדת הכעס פוגמת כל הגשמה כולה, ומחליף אותה לגמרי, והענין הוא, כי כאשר יתכעס האדם הנה הנשמה הקדושה מסתלקת ממנו לגמרי, ונכנסת במקומה נפש מצד הקליפה, וזה סוד מה שאמר הכתוב טורף נפשו באפו וגוי, ונכנסת במקומה נפש מצד הקליפה, וזה סוד מה שאמר הכתוב טורף נפשו באפו וגוי,

#### =Matok MiDvash=

he loses his ability of prophecy, but even worse, there is something of what we are about to explain. For my teacher of blessed memory [the Arizal] was exceedingly careful with regards to avoiding anger, more than all other sins, even if it was for the purpose of a mitzvah as with the case of Moses mentioned above. And he would give as reason for this, since all other sins injure only one specific body part, 15 whereas anger injures the entire soul, and exchanges it completely! The meaning is that when a person gets angry, his holy *neshamah* leaves his body completely, and in its place enters a *nefesh* from the side of *kelipah*. 16 And this is the secret of the verse 'in his wrath, one tears his soul…' [Job

that they were instructed to bring. Instead, they burned it completely, and Moses—for the briefest of moments—lost his temper, after which Aaron explained the situation and pacified him: "And when Moses heard that, it was pleasing in his eyes" (Leviticus 10:20).

**<sup>15.</sup>** Of the 613 commandments, 248 are positive ("to do") and 365 are negative ("not to do"). These traditionally correspond to the 248 *evarim* ("limbs", as listed in the Mishnah *Obalot* 1:7) and the 365 *gidim* ("sinews") in the human body. The Sages teach that when a person transgresses a mitzvah, they spiritually injure the corresponding body part.

**<sup>16.</sup>** *Kelipah* (literally, husk) is a term used to symbolize all that is un-Godly and unholy. When a person is angry, the nefesh they receive is one that comes from a place of kelipah.

כי ממש טורף נפשו הקדושה ועושה אותה טריפה וממית אותה בעת אפו וכעסו, וכמבואר בזוהר בפ' תצוה דף קפב ע"ב, ועיין שם כמה מגזים בענין הכעס, עד שאומר, כי מאן דמשתעי עם הכועס כאלו משתעי עם ע"ז עצמה, וע"ש.

וכתב עוד שם, ואף על פי שעושה האדם תקונים לנפשו ותשובה מעולה על כל עונותיו, ומצות רבות וגדולות, הכל נאבדים ממנו לגמרי, לפי שהרי אותה הנשמה הקדושה שעשתה כל המעשים הטובים נתחלפה בטמאה והלכה לה, ונשארה שפחה טמאה במקומה וירשה את גבירתה, וצריך שיחזור פעם אחרת לחזור ולתקן כל התקונים הראשונים שעשה בתחילה, וכן הוא בכל פעם ופעם שהוא כועס, נמצא כי בעל הכעס אין לו תקנה כלל, כי תמיד הוא ככלב שב על קיאו.

#### =Matok MiDvash=

18:4] for one literally tears his holy soul and makes it 'torn', and 'kills' it in the moment of his wrath and anger, as is explained in the Zohar (on parashat *Tetzave*, page 182b). Take a look there at the Zohar, at how far he [the Zohar] goes and says, that one who speaks with an angry person is like one who 'speaks with idolatry itself".

He [Maharchu] writes there further, "even though a person does all kinds of *tikkunim*<sup>17</sup> for his soul, and repents exceptionally for all of his sins, and performs many and great mitzvot—all of it is lost from him completely, because that holy soul which did all of those good things leaves him, and one is left only with an 'impure handmaid' in its place, who inherits her mistress. <sup>18</sup> And it becomes necessary for the soul to return and to rectify once again the tikkunim which were already done—and so it is each time a person gets angry. Subsequently, a *ba'al haka'as* <sup>19</sup>

<sup>17.</sup> A tikkun is a spiritual rectification.

<sup>18.</sup> I.e. the servant takes over what belongs to his master.

<sup>19.</sup> A short-tempered person who angers easily.

ומוסיף עוד ואמר, כי גם גורם היזק גדול אחר לעצמו, והוא כי הנה אם עשה איזו מצוה גדולה, אשר בסבתה היתה איזו נשמה קדושה של איזה צדיק ראשון מתעבר בו בסוד העיבור לסייעו כנודע, ועתה על ידי הכעס מסתלקת גם היא, וזהו ג"כ ענין טורף נפשו באפו, באופן כי מי שהוא בעל כעס, אי אפשר לו כל ימי היותו בעל מדה זו להשיג שום השגה אפילו אם יהיה צדיק בכל שאר דרכיו, לפי שהוא בונה וסותר כל מה שבנה בכל עת שכועס, אמנם שאר העבירות אינם טורפים ועוקרים הנפש ממש, אמנם נשארת דבוקה בו אלא שהיא פגומה בבחינת אותה העבירה שעושה בלבד, וכאשר יתקו הפגם ההוא לבדו יתוקן לגמרי, אבל הכעס צריך תקונים רבים והכנות רבות, לחזור

#### —Matok MiDvash—

has no rectification at all, for he is like a dog who returns to his own vomit". 20

He [Maharchu] additionally states, "He also causes another great injury to himself: If he had done an important mitzvah, and due to this he merited for the holy soul of a righteous early *tzaddik* to 'impregnate' him and assist him, as is known, <sup>21</sup> and now because of the anger this soul, too, leaves him. This too is the secret of the verse 'in his wrath, one tears his soul...' As such, a *ba'al haka'as* is unable to attain anything [spiritually], even if he may be a 'tzaddik' in all other ways, because he destroys everything that he had built up each time he gets angry. Regarding other sins, they do not 'tear' and 'uproot' the soul literally. Rather,

<sup>20.</sup> It is normal for dogs to eat their own vomit. Dogs will regularly regurgitate and expel their meal, only to consume it again.

**<sup>21.</sup>** The Arizal describes two major types of soul migration. The first is the better-known *gilgul*, "reincarnation", where a soul returns to this world and is reborn in another body or other entity. The second is an *ibbur*, "impregnation", where a person who is already alive receives an additional soul, often to assist him in some important task. If a person gets angry, he does not just lose his own neshamah, but also any holy soul that joined him in an ibbur.

להביא את נשמתו הנטרפת ממנו וכולי האי ואולי, כנזכר בזוהר בפ' תצוה הנזכר לעיל, כי לפעמים כפי בחינות ומציאות הכעם ההוא אין לו עוד תקנה כלל, ולא די זה אלא אפילו כשהייתי מלמד את אחי יצ"ו, ולא היה יודע כפי רצוני, והייתי מתכעם עמו על הדבר הזה, וגם על הדבר הזה הזהירני והוכיחני מורי ז"ל במאד מאד, עכ"ל מוהרח"ו.

וכבר אמרו רז"ל (פסחים קיג ע"ב) ג' הקב"ה אוהבן מי שאינו כועס כו', ופי' המהר"ל דבזה נבדל מהגשמיות, וכתב בספר חסידים שמניעת הכעס היא הטובה שבכל

#### =Matok MiDvash=

they damage a part of the soul, which nonetheless remains within the person, and when that sin is rectified, the person becomes entirely rectified. However, anger requires many tikkunim and preparations in order to restore the torn neshamah, and even then, it may not be successful (as stated in the Zohar). Sometimes, because of the type and degree of anger one has no rectification at all. When I used to tutor my brother, may God protect him, and he did not understand as I would have liked, and I would get angry at him for this—even then my teacher [the Arizal] would warn me and rebuke me greatly." (This concludes the words of Rabbi Chaim Vital.)

And our Sages have already stated (*Pesachim* 113b) that there are three whom the Holy One, blessed be He, especially loves, the first being one who never gets angry. <sup>22</sup> The Maharal <sup>23</sup> explained that through this a person is "separated from the physical." <sup>24</sup> And it is written in *Sefer* 

<sup>22.</sup> The other two are one who does not get drunk, and one who is easily forgiving (or easy-going).

<sup>23.</sup> Rabbi Yehuda Loew ben Betzalel of Prague (1520-1609)

**<sup>24.</sup>** He is less attached to the physical world, and is distinguished from others.

המידות, וכלשון המאירי בעירובין (סה ע"ב) זו היא אחת מן המדות הנכבדות שבעולם, וכבר קבע הראשית חכמה על המושל בכעסו שיוכל להקרא אדם השלם, וגעשה מרכבה לחסד הנקרא אהבה, השי"ת יוכינו לזה אמן ואמן.

מכון "מתוק מדבש"

פרוס יד שבט תשע"ז

#### —Matok MiDvash—

Hasidim<sup>25</sup> (#72) that avoiding anger is the best of all traits, while the Meiri<sup>26</sup> states (on *Erwin* 65b) that this trait is among the most respectable in the world. And *Reishit Chokhmah*<sup>27</sup> already established that one who controls his temper may be called a "complete Adam (person)", and becomes a chariot of "kindness", which is called "love"—may God allow us to merit this, *amen*.

Matok MiDvash Institute 14 Shevat 5777 (Date of English translation: 14 Shevat 5780)

**<sup>25.</sup>** Written by Yehuda haHasid (Rabbi Yehuda ben Shmuel of Regensburg, 1150-1217).

**<sup>26.</sup>** Rabbi Menachem Meiri (1249-1306), who wrote an important commentary on the Talmud.

<sup>27.</sup> Written by Rabbi Eliyahu de Vidas (1518-1587), a disciple of the Ramak (Rabbi Moshe Cordovero).

(מקור המאמר מהר מדש נמ דף כו ע"א, ונניאורינו כרך א עמ' מכד- מכה) רַבִּי אֶלְעָזָר אָמֵר, לֹא יִהְיֶה בְךָּ אֵל זָר, שֶׁלֹּא תְהֵא נוֹחַ לִּכְעוֹס, שֶׁבָּל הַכּוֹעָס, כָּאָלוּ עוֹבָד עַבוֹּדָה זָרָה, דָאָמֵר רַבִּי עַקִיבָא (ע" מס׳ שנמ

-Matok MiDvash-

Discourse on the Trait of a Tzaddik: Being Difficult to Anger and Easy to Mollify. Here will be explained that there is an allusion to the prohibition of anger in the Torah, and that one of the methods of the *Yetzer HaRa*<sup>1</sup> is to trap a person gradually, until he ends up falling completely into his trap, God forbid.

(Source: Zohar Chadash on Noach, 27a)

Rabbi Elazar said: "There shall be no strange god in you',2 meaning that you should not be easy to anger, for he who

<sup>1. &</sup>quot;Evil Inclination", referring to that inner force that tempts a person to sin. The Sages identify this force with the Primordial Serpent in the Garden of Eden, and with Satan (see, for example, *Bava Batra* 16a). Satan literally means "accuser", a divine emissary tasked with drawing people to sin, as part of God's Divine plan to produce a fine balance of free will in the universe. In addition to the *Yetzer haRa*, each person has a *Yetzer haTov*, a "Good Inclination", which draws them towards Godliness and positive actions.

**<sup>2.</sup>** Psalms 81:10. The phrasing of the verse literally reads that there shall be no false god *in* or *within* a person. Of course, it is impossible for a false deity or idol to physically be inside a person. Rather, the Sages explain that the verse is referring to anger, which is literally *in* or *within* a person, and is compared to idolatry.

מתוק

קף קף מיצו, כַּךְ הוּא דַּרְכּוֹ שֶׁל יֵצֶר הָרָע, הַיּוֹם אוֹמֵר לֵךְ עֲשֹׁה כָךְ, וְהוֹלֵךְ אוֹמֵר לֹו לְךְ עֲבוֹדְ עֲבוֹדָה זְרָה, וְהוֹלֵךְ וְהוֹלֵךְ אוֹמֵר לֹו לֹךְ עֲבוֹד עֲבוֹדָה זְרָה, וְהוֹלֵךְ וְהוֹלֵךְ לֹפִיכך אם תשמע ליצרך ותהא נוח לכעוס, יהיה אצלך בבחינת עבירה גוררת עבירה, עד שסופך לשמוע אליו לעשות עבירות גדולות יותר רח״ל.

הוא רבי עקיבא הָיָה אוֹמֵר, כַּעַס תַּלְמִיד חְכָם על הרשעים, כשרואה אותם שעוברים עבירות, הוא דבר גָּדוֹל וחשוב מִכּוּלְן מכל שאר מצות, בַּמֶּה דְּבָרִים אֲהָם עושים כָּנַגִּד הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ דְּבָרִים אֲמוּרִים אַמוּרִים שהוא כועס בִּדְבַרִים שְׁהָם עושים כִּנַגִּד הַקְּדוֹשׁ בַּרוּךְ

#### =Matok MiDvash=

is angry is likened to one who worships false gods, as Rabbi Akiva said (*Shabbat* 105b): "Such is the path of the Yetzer HaRa; today, he tells you "do this", and tomorrow he tells you to "worship idols", and the person goes and worships them." Therefore, if you listen to your Yetzer HaRa and are easy to anger, you will find yourself in the category of "a transgression causes more transgressions", until you will listen to him and transgress even greater sins, God forbid.

Rabbi Akiva would say: "The anger of a *talmid chakham* upon the wicked, when he sees them transgress sins, is the greatest and most important of all other mitzvot." What is this referring to? When he is angered by the things that they do against the Holy One, blessed be He, for the Torah

**<sup>3.</sup>** The yetzer hara starts with a "small" transgression, and slowly builds up to the greatest of sins, such as idolatry.

**<sup>4.</sup>** *Pirkei Avot* 4:2, where Ben Azzai teaches: "Be diligent in performing a small mitzvah just as much as a big mitzvah, and flee from transgression; for one mitzvah leads to another mitzvah, and one transgression leads to another transgression; for the reward of performing a mitzvah is another mitzvah, and the 'reward' for committing a transgression is another transgression."

ועוד יש שמותר להם להראות כעס, היינו וְהָרַב אֵצֶל תַּלְמִיד, כְּבֵּי שֶׁיְהֵא מְצִּיל הַבְּכְבוֹדוֹ וּבְמוֹרָאוֹ מוּתָּר לו לכעוס עליו, וְאֵצֶל שְׁאָר הְעָם מְּתָּר לו לכעוס מּוֹרָאוֹ עֲלֵיהֶם לְשֵׁם שְׁמִים מוּתָר דהיינו לכבוד התורה, גם לְמַעַן יִהְיָה מוֹרָאוֹ עֲלֵיהֶם לְשֵׁם שָׁמִים אָסוּר להם לכעוס, שָׁאֵין בַּעֲסְנוּתְם כן מותר לו לכעוס עליהם, וּשְׁאָר אֲנָשִׁים אָסוּר להם לכעוס, שָׁאֵין בַּעֲסְנוּתְם ליראת שׁמִים אלא בשביל כבוד עצמם.

#### =Matok MiDvash=

says that "There is no wisdom nor understanding nor counsel against God." This means that when it comes to the wicked who act against the will of God, there is no need to avoid being angry at them, but in other matters which are not for the sake of Heaven it is forbidden to be angry.

There are others, too, towards who a *talmid chakham* is permitted to show anger, such as in the case of a rabbi towards his student, so that the latter will have respect and awe. [It is similarly permitted for him to display anger] at the rest of the nation, so that his awe will be upon them for the sake of Heaven; meaning for the honour of the Torah, it is also permissible for a rabbi to be angry. However, for all other people<sup>6</sup> it is forbidden to be angry, since their anger is not due to the fear of Heaven, rather it is for their own honour.<sup>7</sup>

**<sup>5.</sup>** Proverbs 21:30

<sup>6.</sup> I.e. who are not talmidei chakhamim.

<sup>7.</sup> It is permitted for a great sage or rabbi to show his anger in order to maintain the honour of the Torah and the awe of Heaven. For

אָמֵר רַבִּי שְׁמְעוֹן, מִדַּת הַצַּדִּיק מדה טובה של הצדיק הוא, כי קְשֶׁה לו להתעורר לְּכְעוֹס, ואם כעס פעם, הוא וְנוֹחַ לִיְצוֹת מיד הוא חוזר להתעורר לְכְעוֹס, ואם כעס פעם, הוא וְנוֹחַ לִיְצוֹת מיד הוא חוזר ומתרצה, (ממטאֹר ממס׳ שמס פ״ה מ״ה, וְזוֹ הַמְּדָה בְּדוֹלָה וחשובה מִכּוּלֶם מארבע מדות שיש בדעות, וּבָא הַכְּתוֹב לְהוֹרוֹת, ״אֵלֶה תּוֹלְדוֹת נֹחַ״ שיהיה האדם נוֹחַ בְּדַעְתּוֹ, נוֹחַ בְּקִבּוּרוֹ, נוֹחַ בְּמַהְלָכוֹ, וּמִי עוֹשֶׂה זֶה, ״אִישׁ צַּדִּיק״.

#### -Matok MiDvash-

Said Rabbi Shimon: the best trait of the *tzaddik* is that he is difficult to arouse in anger, and if he is occasionally angered, he is easy to mollify, immediately returning to a pleasant state (as taught in *Pirkei Avot* 5:14). <sup>8</sup> This is the greatest and most important trait of all the four main character traits, <sup>9</sup> and the Torah demonstrates this in the verse "These are the generations of Noach" meaning that a person should be calm [*noach*] in his temperament, calm in his speech, calm in his deeds, and one who does this is "a righteous man". <sup>10</sup>



a person of such a high calibre, the display of anger is not due to his own inner flaws, or for his own personal honour, but solely for God's sake.

<sup>8.</sup> In other editions of Pirkei Avot, the teaching is in verse 5:11.

<sup>9.</sup> See *Shaarei Kedusha* of R' Chaim Vital (part 1 gate 2) which lists the four basic character traits from which all other character traits stem. They are: 1) pride, which includes anger, 2) idol talk, 3) attachment to physical pleasures, 4) sadness, which includes laziness.

**<sup>10.</sup>** Genesis 6:9 states: "These are the generations of Noach, Noach was a righteous man." So, if a person will be *noach*, literally calm and easy-going, they will merit being "a righteous man".

"מאמר האדם ניכר בכעםו", יתבאר בו שהשומר את נשמתו להתגבר על מדת כעסו נקרא עבד השי"ת שהוא האדם השלם.

(מקור המאמר מהר פנסת תלוה דף קפנ ע"ל-ע"ב, ונניאורינו כרך ח עמ" לו-לט) אי חְזֵינַן לְהַאִי בַּר נְשׁ דַּהְוּוֹ בֵּיה אָלֵין דַּרְגִּין כֻּלְהוּ אם רואים לאדם שיש בו כל אלו המדרגות של הנפש רוח נשמה, כי הוא לומד תורה ועוסק בעבודת הבורא ובמצות מעשיות שהם הסימנים שיש לאדם זה נפש רוח נשמה, בין כך ובין כך עַד לָא קַיִימָא בְּקִיּוּמֵיה לְמִנְדַּע מַאן אִיהוּ עד שלא עומד בקיומו ומהותו לדעת מי הוא, אם הנפש רוח נשמה הם קבועים בו לטובה אם בקיומו ומהותו לדעת מי הוא, אם הנפש רוח נשמה הם קבועים בו לטובה אם

#### =Matok MiDvash=

**Discourse on How Anger Characterizes a Person:** Here will be explained that one who guards his soul to restrain his anger is called a Servant of God, and is a complete person.

(Source: Zohar II on Tetzave, 182a-b)

It may be evident that a person has all these three levels of soul <sup>11</sup>—nefesh, ruach, and neshamah—because he learns Torah, and is engaged in the service of God, and in the performance of mitzvot, which are the signs that a person has a nefesh, ruach, and neshamah. <sup>12</sup> However, it may still not be known what kind of person he really is, i.e. if the nefesh, ruach, and neshamah are firmly established within

<sup>11.</sup> There are five levels to the soul; nefesh, ruach, neshama, chaya and yechida (ordered from bottom to top). This selection of Zohar is from an essay in the Zohar discussing the three lower levels of the soul - nefesh, ruach, and neshamah.

<sup>12.</sup> While each person has all levels of soul in potential, most people do not realize or access all those levels. A person who lives a solely materialistic existence, will remain in the level of nefesh his entire life.

לא, בְּמֵאי אָתְיָדַע לְּקְרְבָּא בַּר נְשׁ בַּהַדִיה, אוֹ לְאַתְמְנְעָא מִנֵּיה במה יתוודע ויתברר לאדם אם טוב להתקרב ולהתחבר אליו, או יותר טוב להמנע ממנו, ואמר בְּרוּגְזֵיה מֵמְשׁ יָדַע לֵיה בַּר נְשׁ וְיִשְׁתְּמוֹדַע מֵאן אִיהוּ על ידי כעסו ממש ידע האדם ויכיר אותו מי הוא (כתמו״ל נתמ׳ עיומן דף סף כע״כ, נשלשה זנרים הפדם ניכר, ופתד מהם נכעסו), ומפרש אַי הַהִיא נִשְׁמְתָא קַדִּישָׁא נְטַר בְּשַׁעְתְּא דְּרוּגְזוֹי אם הוא שומר את הנשמה הקדושה בשעת כעסו, דְּלָא יֶעְקַר בְּשַׁעְתְּהָא בְּגִין לְמִשְׁרֵי הְחוֹתָה הַהוּא אֵל זְר שלא יעקור אותה ממקומה שאז בא לשרות תחתיה אל זר, דָּא אִיהוּ בַּר נְשׁ כִּרְקָא יָאוֹת זהו אִדם כראוי, דָּא אִיהוּ עַבְּדָּא דְּמָארֵיה זהו עבדו של הקב״ה, דָּא אִיהוּ גַּרַר עַיִּלִים זהו אדם השלם, כי הגם שמתעורר לפעמים לכעוס כדרך רוב בני

#### =Matok MiDvash=

him are for the good or not. How, then, could it be known and clarified if it is good to draw closer and befriend such a person, or if it is better to distance from him? It is specifically through his anger that one can tell what kind of person he is (as taught by our Sages in the Talmud, *Erwin* 65b, that a person's character can be known through three things, <sup>13</sup> one of which is anger). If he guards his holy soul in a moment of anger—so that it is not uprooted from its place, in which case a foreign "god" would have taken its place <sup>14</sup>—then this is a person as he should be. This is a servant of God; this is the complete person. For even though he is sometimes stirred to anger, as is normal for most people, nonetheless his anger does not cause him to

<sup>13.</sup> The three things are, in the alliteration of the original language: kiso, koso, ka'aso, meaning one's "pocket, cup, and anger". In other words, if one is honest in his financial dealings (his "pocket"), the way a person behaves while drinking wine (his "cup"), and one's temper.

<sup>14.</sup> See Introduction

אדם, אבל אין כעסו גורם לו שיוציא מפיו דברים מגונים, או לעשות מעשים רעים כגון לקרוע כלים בחמתו שנחשב לעובד עבודה זרה ח"ו, אלא הוא יכול לשלוט על מדותיו גם בשעת כעסו, ומעלימו ומסתירו וכובשו בתוכו, לכן הוא נקרא אדם השלם.

וְאִי הַהוּא בַּר נָשׁ לָא נָטִיר לָהּ ואם זה האדם לא שמר את נשמתו בשעת כעסו, אלא עשה דברים מגונים וְאִיהוּ עָקַר קְדוּשָׁה דְּא עִלְּאָה מֵאַתְרֵיה הוא עקר את קדושה זו העליונה של נשמתו ממקומה, וגרם לְמִשְׁרֵי בְּאַתְרֵיה סטרא אַחָרָא להשכין במקומה את הסטרא אחרא, וַדָּאי דָּא אִיהוּ בֵּר נַשׁ דְּמֶרִיה בְּמָארֵיה ודאי זהו אדם שמרד בקונו, וְאָסִיר לְקַרְבָא בַּהַדֵּיה וּלְאָתְחַבְּרָא עָמֵיה ואסור להתקרב אליו ולהתחבר עמו, כי אפילו שכבר נח

#### =Matok MiDvash=

say disgraceful words, or to act wickedly (for example, to destroy items in his rage), in which case he would be considered an idolater, God forbid. Rather, he is able to keep himself under control, even in anger; concealing, hiding, and conquering the anger within him, and therefore he is called the complete man.

And if this person did not guard his soul in his moment of anger, and instead did disgraceful things, and uprooted the supernal holiness of his neshamah from its place, and caused the Sitra Achra 15 to dwell in its place, then certainly, such a person is one who has rebelled against his Creator, and it is forbidden to draw closer to him or befriend him, for even if his anger has ceased, the neshamah does not return to him. Rather, his body remains empty of holiness, and an impure spirit enters in place [of the neshamah]. And

<sup>15.</sup> Literally, "the other side", referring to all the negative and impure forces in the universe.

זעפו שוב אין הנשמה חוזרת אליו, אלא גופו נשאר ריק מקדושה ובאה רוח הטומאה במקומה, וְדָא אִיהוּ וזהו אדם שעליו נאמר טוֹרֵף נַפְּשׁוֹ בְּאַפּוֹ פירושו אִיהוּ טָרִיף וְעָקַר נַפְשׁוּ בְּגִין רוּגְזֵיה הוא טרף ועקר נפשו מחמת כעסו, וְאַשְׁרֵי בְּגַוִּיה אָל זָר והשכין בקרבו אל זר.

וְעַל דָּא כְתִּיב ועל זה כתוב חִדְלוּ לְכֶם מִן הָאָדָם אֲשֶׁר נְשְׁמָה בְאַפּוּ
פירוש דְּהַהִּיא נִשְׁמְתָא קַדִּישְׁא טָרִיף לָה וְסָאִיב לָה בְּגִין אַפּוֹ שאת הנשמה הקדושה טרף אותה וטימא אותה מחמת כעסו, כי אחר שיצאה הנשמה ממנו אין לה מנוחה כי אין לה גוף לשכון בתוכו, לכן נדבקת בה הקליפה ונטמאת, זהו שכתוב אֲשֶׁר נְשְׁמָה (דף קפב ע״ב) אַחְלַף בְּאַפּוֹ אשר אותה הנשמה שהיתה לו החליפה ברוח טומאה על ידי אפו.

#### =Matok MiDvash=

this is the person of whom it is said "in his wrath, one tears his soul..." <sup>16</sup> The meaning of this is that he tears and uproots his soul in his angry rage, and puts within himself a foreign "god".

And about this is written: "Withdraw from the man who has breath in his nostrils ..." <sup>17</sup> The meaning of this is that he has torn up his holy neshamah and made it impure through his angry rage, for after the neshamah has left him, it has no rest as it has no body in which to dwell. Therefore, the *kelipah* <sup>18</sup> cleaves to it and makes it impure. This is the meaning of "who has breath in his nostrils" [literally, "whose

**<sup>16.</sup>** Job 18:4

<sup>17.</sup> Isaiah 2:22. The Zohar is reading the verse as "Withdraw from the man whose neshamah is in his wrath." The basis for this reading is that the Hebrew word used in this verse for 'nostrils' can also be translated as 'anger'.

<sup>18.</sup> See above, Introduction, Note 16.

כָּי ״בָּמֶה״ נֶחְשָׁב הוּא קרי בָמָה בקמ״ץ, כלומר עֲבוֹדָה זְּרָה אִתְחְשִׁיב הַּוֹּא קרי בָמָה עבודה זרה נחשב אדם זה, וּמַאן הַהוּא בַּר נָשׁ כְבָמָה שעובדים עליה עבודה זרה נחשב אדם זה, וּמַאן דְּאִשְׁתָעי בַּהְבִיה ומי שמתחבר עמו ומי שמדבר עמו, בְּאַתְחֲבָר עַמֵּאן דְּאִתְחֲבָר בַּעֲבוֹדָה זְרָה מַמְשׁ נחשב לו כאילו נתחבר ממש בעבודה זרה, מַאי טַעְמָא מהו הטעם בְּגִין דַּעֲבוֹדָה זְרָה מַמְשׁ שָׁאַרִי בְּגַוִּיה לפּי שעבודה זרה ממש שוכן בקרבו, וְלֹא עוֹד אֶלְא דְּעָקַר קְדוּשָׁה עַלְאָה שביא נשמתו מֵאַתַרָיה ולא עוד אלא שעל ידי כעסו עקר את הקדושה העליונה שהיא נשמתו

#### -Matok MiDvash-

neshamah is in his wrath"], i.e. the neshamah that he had he replaced with an impure spirit because of his wrath.

"...for how little [bameh] is he to be accounted." <sup>19</sup> Read it bamah, as if with a kamatz, meaning just like a sacrificial altar [bamah] upon which idolatrous offerings were served, such is a person considered. And anyone who befriends him, and anyone who even speaks to him, is likened to one who has literally become joined to idolatry. What is the reason? Because idolatry literally resides within that [angry] person. Furthermore, through his anger he uprooted the supernal holiness, which is his neshamah, from its place, and replaced it with idolatry, which is a "foreign god". <sup>20</sup> What is written about a "foreign god"? "Do not turn to the idols," <sup>21</sup> meaning that it is forbidden to look

<sup>19.</sup> The verse under discussion, Isaiah 2:22, continues with these words. It uses the term *bameh*, meaning "for what" (or "how little") is a person who gets angry really worth? This word can also be read with a *kamatz* vowel, changing it to *bamah*, a "sacrificial altar" which was used in ancient times to bring idolatrous offerings.

<sup>20.</sup> This term is used in Psalms 81:10.

<sup>21.</sup> Leviticus 19:4

ממקומה, וְשָׁאבֵי בְּאַתְבִיהּ עֲבוֹּדָה זְרָה אֵל זָר והשכין במקומה את העבודה זרה שהיא אל זר, ואמר מַה אֵל זָר בְּתִיב בֵּיהּ מה אל זר כתוב בו אַל זר שהיא אל זר, ואמר מַה אֵל זָר בְּתִיב בֵּיהּ מה אל זר כתוב בו אַל תִּבְּנוּ אֶל הָאֱלִילִים שאסור להסתכל על עבודה זרה, בְּגוְונְא דָּא אָסִיר לִאָסְתַּבְּנָץ בִּאַנְפוּזי כעין זה אסור להסתכל בפניו של הכועס [וכר׳].

אָבְל אִי בְּמִלְין אַחֲרָנִין אבל אם כעסם של ת״ח הוא בדברים אחרים אפילו שאינם כנגד התורה, עכ״ז לְאוֹ פּוּלְחָנָא דְּקְדְשָׁא בְּרִידְּ הוּא הַאי אין שאינם כנגד התורה, עכ״ז לְאוֹ פּוּלְחָנָא דְּקְדְשָׁא בְּרִידְּ הוּא הַאי אין זה עבודת הקב״ה ורצונו, בְּגִין דִּבְכֶל חַשָּאִים דְּקְא עְבִיד בַּר נָשׁ לָאוֹ אִיהוּ עֲבוֹדְה זְרָה מַמְשׁ כְּהַאי לפּי שבכל החטאים שעושה האדם לא נעשה הוא עצמו עבודה זרה ממש כמו על ידי חטא הכעס, לכן חטא הכעס חמור יותר מכל החטאים, וְאָסִיר לְקְרְבָא בַּהְבִיה דְּהַאִי ואסור להתקרב אל אדם יותר מכל החטאים, וְאָסִיר לְקְרְבָא בַּהְבִיה דְּהַאִי ואסור להתקרב אל אדם האוא אדם השלם.

#### =Matok MiDvash=

at an idol. Similarly, it is forbidden to look at the face of an angry person.<sup>22</sup>

[With regard to the Sages, their anger is positive only when it comes to matters of Torah.] However, if the anger of *talmidei chakhamim* concerns any other matters, even if they are not necessarily against the Torah, this is not the service of God and His will. This is because with all other sins, a person does not *himself* become idolatry like he does through anger. Therefore, the sin of anger is worse than all other sins, and it is forbidden to draw close to such a person, even if he appears to be a "complete person".

<sup>22.</sup> Why is an angry person said to have a "foreign god" within him? Torah law forbids looking upon an idol. When a person is angry, they are filled with that impure spirit, a spirit of idolatry. The angry person becomes like an idol himself, and thus, it is forbidden to look at him.

"מאמר חמא הכעם משונה מכל החמאים", בו יבואר חומר חמא הכעם שכל גופו נממא בזה, ופגם בשלימות נשמתו, והיא בבחינת עבודה זרה המשמאה לכל המתקרב אליה.

(מקור המאמר בזהר פרשת חלוה דף קפב ע"ב, ובניאורינו כרך ח עמ' לט- מא) אָי תֵימֵא הָא לְשַׁעְתָּא הָוָה דְּעָבֵר וְהָדֵר אַהְדָּר אם תאמר הרי רק לפי שעה עברה ונסתלקה ממנו נשמתו ואח״כ חזרה אליו כי ודאי עשה תשובה, כמו שאמרו חז"ל (כמס׳ נרכות דף יט ע"ל) אם ראית תלמיד חכם שעבר עבירה בלילה אל תהרהר אחריו ביום, כי ודאי עשה תשובה, כל שכן עבירה זו שהוא קלה לשוב ממנה כי כבר נח כעסו, אם כן למה אסור להתקרב אליו, ואמר לָאוֹ הָכִי אין הדבר כך, כי אפילו שיהיה נוח לרצות אינו מועיל לו, דְּכֵיוָן

#### =Matok MiDvash=

Discourse on How Anger Is Distinct from All Other Sins: Here will be explained the severity of the sin of anger, for it makes the entire body impure, and causes a deficiency in the perfection of the soul, and it is in the realm of idolatry, which casts impurity upon all those who draw near to it.

(Source: Zohar II on Tetzave, 182b)

You may ask, didn't the soul only leave the [angry talmid chokham's] body for the time being, but afterwards it returned since he certainly already repented. After all, our Sages stated (Berakhot 19a) that if you see a talmid chakham sin at night, do not continue to think negatively about him the next day, since he has surely already repented. All the more so this sin [of anger], which is easy to repent from once a person's anger subsides. So why is it forbidden to draw near to him? In reality, even if a person is easy to mollify, it is of no

דְּאַעֲקֶר קְּדוּשָׁה דְּנַפְּשֵׁיה מִנֵּיה וּמַאַתְרֵיה שכיון שעקר קדושת נפשו ממנו וממקומה, וְהַהוּא אֵל זֶר מַקְפַּח הַהוּא אָתַר וזה האל זר מקפח ועושק מקום ההוא, אִתְּקַּחְ בֵּיה וְלָא שְׁבִיק לֵיה הרי הוא מחזיק בו ואינו מניח אותו, בֵּר כַּד אִתְּדְּכֵי בַּר נְשׁ מִכּל וָכל וְעָקַר לֵיה לְעָלְמִין מלבד אם נטהר זה האדם מכל וכל ממדת הכעס ועוקר את האל זר מקרבו לעולם, על ידי שיקבל עליו שלא יכעוס עוד, וּלְבָתַר אִשְׁתַּדְּל לְאִתְקַדְּשָׁא וּלְאַמְשָׁכָּא קְּדְּשָׁא וְּלָאַמְשָׁרָ אַ משתדל להתקדש ולהמשיך עליו קדושה, כְּדֵין וּלְנָאִי דְּיִתְקַדְּשׁ אז הלואי שיתקדש, כי לעולם לא יוכל להשיב נשמתו אליו בשלימות כמו שהיתה טרם שפרחה ממנו.

ודאי לְּבָּי יוֹסֵי לרבי יהודה אינו כדבריך אלא אָתְקְדָּשׁ מַמְּשׁ ודאי אינו בדבריך שיתקדש ממש כמקודם על ידי תשובה בטורח גדול, ותשוב נשמתו אליו בשלימות כבראשונה, אָמַר לְיֹהְ רבי יהודה לרבי יוסי, מה שאמרתי שהלואי

#### =Matok MiDvash=

use. Because since he uprooted the holiness of his soul from him and from its (the *neshama*'s) place, and this "foreign god" stole its place, [the "foreign god"] holds onto it, and does not leave it. Only if the person completely purifies himself from anger, and uproots that "foreign god" from within him forever, by taking upon himself never to be angry again, and afterwards labours to make himself holy and draw holiness upon himself, perhaps then he may become holy again. However, he will never be able to retrieve his soul completely as it was before it left him originally.

Said Rabbi Yose to Rabbi Yehuda: "It isn't so, for a person can certainly become equally holy again. Through sincere repentance of an exceedingly great effort, one can become holy again and retrieve their soul completely, as it was originally." Said Rabbi Yehuda to Rabbi Yose: "What I said,

שיתקדש הוא הנכון, כי תָּא חֲזֵי בְּשַׁעְתָּא דְּאִיהוּ עָקַר קְדוּשָׁה דְּנַבְּשֵׁיה בא וראה בשעה שהוא עקר את קדושת נפשו ממנו, וְשַׁרְיָא בְּאַתְרֵיהּ הַהוּא אל זר האקרי טמא, אז אסתאב במקומה את האל זר הנקרא טמא, אז אסתאב בַּר נָשׁ וְסָאִיב לְמַאן דְּקָרִיב בַּהַדֵיה נטמא האדם ומטמא את כל מי שיקרב אליו, וְהַהִיא קְדוּשָׁה עַרְקַת מְנֵיה ואותה הקדושה ברחה ממנו, וְכֵיוָן דְּעַרְקַת מניה זְמְנָא חָרָא וכיון שברחה ממנו פעם אחת, כַּמַּה דְּיַעְבִיד בַּר נָשׁ כמה מעשים טובים שיעשה האדם, אפילו אם יעשה מעשים רבים עוֹד לַא תֵיתוּב לְאַתְרָהָא שוב לא תשוב נשמתו למקומה בשלימות כמקודם.

אַמר לֵיהּ רבי יוסי לרבי יהודה, אַי הַכי אם כדבריך קשה, למה כּמַה מְסַאֲבֵין אִינוּן דְּמָתְדַּכָּאן כמה בני אדם טמאים יש שנטהרו מעונותם לגמרי על ידי תשובה ונשמתם חזרה אליהם, אַמר לִיה רבי יהודה שַאני מְסָאָבוּ אָחָרָא שונה הוא אם נטמא על ידי חטא אחר, דְּלָא יַכִיל לְמֵעְבֵּּד

#### -Matok MiDvash-

that perhaps he may be holy again, is correct. Come and see, when [the angry person] uproots his holy soul, and that 'foreign god' which is called 'impure' settles in its place, then the person himself becomes impure, and causes others who draw near him to become impure. That holiness flees from him, and once it flees, even if a person does many great deeds, the soul will never return completely to its place, as it was originally."

Said Rabbi Yose to Rabbi Yehuda: "Your words are difficult to comprehend, since we have seen many impure people who have purified themselves from sin entirely through repentance, and their souls returned to them." Rabbi Yehuda replied: "It is different if he was made impure through other sins, which don't make one exceedingly impure. However, the sin of anger is different from all other sins, for it makes

וּבְגִין כָּהְ כְּתִיב ובשביל זה כתוב חִדְלוּ לָכֶם מִן הָאָדָם אֲשֶׁר נְשְׁמְה בְּאַפּוֹ מטעם דְּאַחְלָף קְדוּשָׁה דְּמָאבִיה בְּגִין אַפּוֹ לפי שהחליף קרושת קונו בשביל כעסו, דְּדָא אָיהוּ מִסְאֲבוּ דְּמַסְאָיב כֹּלֵּא שזהו טומאה

#### =Matok MiDvash=

the entire body impure, inside and out. And his *nefesh* and entire being, too, is made impure.<sup>23</sup> With other forms of impurity that result from all other sins, only the external body is made impure, because when a person decides to sin, his soul immediately leaves him [before he sins], and therefore the impurity only rests upon the body. And so, when he repents, the soul returns to him in purity.

This is why it is written "Withdraw from the man who has breath in his ..." <sup>24</sup>, as such a person has exchanged the holiness of his Creator because of his anger, for this is an

**<sup>23.</sup>** While the higher parts of the *neshamah* of an angry person leave him completely, the lowest level called *nefesh*, becomes impure through anger, like the body.

<sup>24.</sup> Isaiah 2:22. The Zohar is reading the verse as "Withdraw from the man whose neshamah is in his wrath." The basis for this reading is that the Hebrew word used in this verse for 'nostrils' can also be translated as 'anger'.

תָּא חָזֵי, הַאי אִיהוּ רוּגְזָא דְּאִיהוּ עֲבוֹדָה זְרָה סְטְרָא אַחְרָא פְּמְה בַּאַה חָזַי, הַאי אִיהוּ הכעס הזה שהוא כעבודה זרה וסטרא אחרא כמו שאמרנו, דְּבָעֵי בַּר נָשׁ לְאָסְתַּמְרָא מִנֵּיה וּלְאִתְּפְּרָשָׁא מֵעֲלוֹי צריך האדם להשמר ממנו ולהפרד מעליו, וְעַל דָּא כְתִיב ועל זה כתוב אֱלֹהֵי מַסֵּכָה לֹא תַעֲשֶׂה לָּךְ, לָךְ פִירושו בְּגִין לְאַבְאָשָׁא גַּרְמָךְ כדי להרע לעצמך, והינו על ידי חטא הכעס שמטמא אותו כל כך עד שנחשב לע״ז, וּכְתִיב והינו על ידי חטא הכעס שמטמא אותו כל כך עד שנחשב לע״ז, וּכְתִיב

#### =Matok MiDvash=

impurity that makes all things impure. "For how little [bameh] is he to be accounted?" Meaning, a bamah of idolatry, for he is accounted literally like idolatry itself. <sup>25</sup>

Come and see, a person must guard himself and separate himself from anger, which is like idolatry and the *Sitra Achra*, as has been explained. And on this is written, "You shall not make yourselves molten images." <sup>26</sup> The meaning of "make *yourselves*" <sup>27</sup> is that you shouldn't cause evil harm to yourself, namely through anger which makes a person so impure that he *himself* is considered idolatry. This verse is followed by: "The Festival of *Matzot* you shall safeguard [tishmor]..." <sup>28</sup> The word "safeguard" alludes to the holiness

<sup>25.</sup> As explained in the previous discourse.

**<sup>26.</sup>** Exodus 34:17

<sup>27.</sup> The Torah could have simply stated "Do not make molten images". Why does it state "Do not make *yourselves...*"? This alludes to the Zohar's explanation that one who is angry becomes idolatry itself, a "molten image" that spreads impurity.

<sup>28.</sup> Exodus 34:18

בַּתְבִיה וכתוב בפסוק שלאחריו אֶת חַג הַמַּצוֹת תִּשְׁמֹר דהיינו תִּשְׁמֹר דְּבְעֵי סְטְרָא דְּקְדוּשְׁה מלת תשמור רומזת על צד הקדושה שהיא נשמתו, דְּבְעֵי סִטְרָא דְּקְרָא שַצריך האדם בַּר נְשׁ לְנַטְרָא לֵיה וְלָא יַחְלָף לֵיה בְּטוּא אחרא, וְאִי יַחְלָף לֵיה הָא לשמרה מחטא הכעס ולא יחליף אותה בסטרא אחרא, וְאִי יַחְלֶף לֵיה הָא אִיהוּ מַסְאִיב וְסָאִיב לְכָל מַאן דְּקָרִיב בַּהְבִיה ואם יחליף אותה הרי הוא נטמא ומטמא לכל מי שיתקרב אליו.

"מאמר שורש הכעם בספירות הסמ"א", יתבאר בו ענין כח הקליפה הנכנם בלב האדם להחמיאו בכעם ולהמותו מדרכי הקדושה רח"ל.

(מקור המאמר בזהר פרשת פקודי דף רמג ע"א, ונביאורינו כרך ט עמ' רעג-רעו)

#### -Matok MiDvash-

that is a person's soul, which a person must "guard" from the sin of anger, and not to exchange it for the *Sitra Achra*. And if he does exchange it, then he becomes entirely impure, and makes impure anyone who draws near to him.



Discourse on the Root of Anger in the Sefirot<sup>29</sup> of the Sitra Achra. Here will be explained the power of the *kelipah*, which enters the heart of a person to cause him to sin with anger and divert him from the ways of holiness, God forbid.

(Source: Zohar II on Pekudei, 243a)

**<sup>29.</sup>** Kabbalah is based on the fundamental concept of Sefirot, ten divine energies that permeate every part of Creation. God built the universe through these Ten Sefirot, and everything in existence is in some

כאן בא לפרש את פעולת שלש הספירות הראשונות של התפארת דקליפה, ואמר דַּרְגָּא קַדְמָאָה מדרגה הראשונה של ספירות הסטרא אחרא, אִיהוּ דְרָגָּא דְּקָאֵים בְּסְטָרָא דְּהַאי חֲשׁוֹכָא היא מדרגה העומדת בצד חשכות

#### -Matok MiDvash-

Here will be explained the work of the three first Sefirot within Tiferet of the kelipah. 30 The first level of the Sefirot of the Sitra Achra, is the level that stands within the darkness

way rooted in them. They are first discussed (in slightly different terms) in the Talmud (Chagigah 12a), and given a fuller explanation in Sefer Yetzirah, one of the most ancient Kabbalistic texts-traditionally attributed to the forefather Abraham. Of course, it is the Tanakh that first speaks, in brief allusions, of the Sefirot. (See, for example, I Chronicles 29:11.) They are famously depicted in a "Tree of Life" diagram which shows the Ten Sefirot interconnected by the 22 letters of the Hebrew alphabet. The Sefirot are as follows: the first is Keter, "Crown", referring to willpower, and alternatively appearing [on a lower level] as Da'at, "Knowledge"; the second is Chokhmah, "Wisdom"; the third is Binah, "Understanding"; then Chessed, "Kindness"; Gevurah, "Restraint", also called Din, "Judgement"; Tiferet, "Beauty", also called Emet, "Truth"; Netzach, "Victory", associated with qualities of persistence and faith; Hod, "Splendour" and "Gratitude"; Yesod, "Foundation", generally referring to righteousness and sexual purity; and the tenth is Malkhut, "Kingdom", also called Shiflut, "Lowliness" and "Humility". The first three Sefirot, called Mochin, "intellectual" faculties, are of a higher nature. The lower seven are referred to as Middot, "character traits". The latter seven are themselves broken up into the first six "male" qualities, and the seventh which is called Nukva, the "Feminine". Just as the realm of goodness and holiness is composed of Ten Sefirot, so too is the opposing realm of evil, called Sitra Achra, or kelipah.

30. Tiferet here refers to the totality of the six sefirot - Chessed, Gevurah, Tiferet, Netzach, Hod and Yesod. They form a system of Sefirot (a partzuf, in the language of the Arizal) called Za'ir Anpin. Since each partzuf is made up of its own set of ten Sefirot, here will be elucidated the first three Sefirot that are within the partzuf of Tiferet (-Za'ir Anpin)—in the impure realm of the Sitra Achra.

הקליפה, דָּא חֲשׁוֹכָא סָלְקָא גּוֹ טְמִירוּ דְּתְנְנָא דְּאֶשְׁא מדרגת החושך הזה עולה ונכללת בתוך סתרו של עשן אש הבינה הכוללת את כל הג׳ [ספירות] ראשונות, ומפרש הַאִּי כָּלִיל בְּגָוון הְנְנָא, וּבְגַוון אֶשָׁא, וּבְגַוון אוּכָּם הֹג׳ [ספירות] ראשונות כלולות בגוון עשן, ובגוון אש, ובגוון שחור, שהם ג׳ מיני פעולות והנהגות רעות שמפרשם לקמן, ואמר כי אַלֵּין תְּלַת בְּוְונִין מִינִי פעולות והנהגות רעות שמפרשם לקמן, ואמר כי אַלֵּין תְּלַת בְּוְונִין אלו הג׳ גוונים מתפשטים לכמה אופנים, כלומר שיוצאות מהם כמה מיני פעולות רעות עד אין תכלית, לְאִתְעַקְמָא בְּעִקְמֵי עָלְמָא כִיי להתעקם בעקומי העולם, כלומר כדי להוליך את בני אדם בדרכים עקלקלות, כי אלו הקליפות מביאות את בני אדם להנהגות עקומות להכשילם בחטאים כדי להענישם ולהמיתם.

#### =Matok MiDvash=

of the *kelipah*. This level of darkness rises and enters the abode of "fire smoke" of *Binah*, which includes all three of the first Sefirot. <sup>31</sup> The first three Sefirot include the shade of Smoke, the shade of Fire, and the shade of Black (Darkness), which are the three forms of action and evil direction, as will be explained. <sup>32</sup> These three shades bring forth endless forms of evil actions in order to "distort" the world, meaning to divert people towards corrupt ways. These *kelipot* bring a person to distorted behaviours, to cause them to stumble in sin, and thereby bring them to punishment and death.

<sup>31.</sup> Keter, Chokhmah, and Binah, or Chokhmah, Binah, and Da'at.

**<sup>32.</sup>** In the world of holiness, the first three sefirot are Keter, Chokhmah, and Binah, or Chokhmah, Binah, and Da'at. In the realm of the Sitra Achra, these three Sefirot emanate as the dark forces of "Smoke", "Fire, and "Blackness" ("Darkness).

ועתה מפרש את ג׳ גוונים הנזכרים, ואמר גָּוֶוֹן הְּנָנָא הַאִּי נְחְתָא לְעָלְמְא גוון העשן שהוא מצד החכמה דקליפה יורד לעולם, וְאָצֵיל לְכַמְה סְטְרִין ונכנס בלב בני אדם להחטיאם בכמה אופנים, וְדָּא אִתְפַּשִׁט בְּעָלְמְא וְאַסְטֵי לְרוּחֵי בְּנֵי נָשָא בִּרְגִיזוּ וזה העשן מתפשט בעולם ומסטה ומטה את רוח בני אדם ומעוררם ומביאם לרוגז וכעס, לְאַסְטָאָה אָרְחַיִיהוּ כדי להסטות ולהטות את דוכם מהקדושה, וּלְאִתְּתַּקְפָּא בְּרוֹגְזַיִיהוּ ולחזקם במדת הכעס והרוגז, וְעַל דָּא כְתִיב ועל זה נאמר לֹא יִהְיֶה בְּךְּ אֵל זְר וְלֹא תִשְׁתַחְוֶה וֹלֹא תִשְׁתַחְוֶה לְאֵל נַכְר, ומפרש לֹא יִהְיֶה בְּךְּ אֵל זְר, דָּא דְּכוּרָא זה הזכר דקליפה, לפעולות אלו לרדת למטה אלא על ידי שיתוף הזכר והנקבה, וכשאדם מתגבר לפעולות אלו לרדת למטה אלא על ידי שיתוף הזכר והנקבה, וכשאדם מתגבר

#### -Matok MiDvash-

Now will be explained the three shades: the shade of Smoke corresponds to the *Chokhmah* of kelipah. It descends into this world and enters the heart of a person to cause him to sin in several ways. And this "Smoke" spreads in the world and causes the spirit of people to go astray, and arouses them to vexation and anger in order to turn them away from the path of holiness, and to strengthen their qualities of anger and vexation. And on this is written, "There shall be no strange god in you; neither shall you bow down to any foreign god." [The first part of the verse,] "There shall be no strange god in you", refers to *Dchura*, 34 while [the second part of the verse,] "neither shall you bow down to any foreign god", refers to *Nukva* 

**<sup>33.</sup>** Psalms 81:10

**<sup>34.</sup>** Or *duchra*, literally "Masculine". As explained in Note 30 above, the first six of the lower Sefirot are the "masculine" ones, collectively called *Dchura*, while the seventh, Malkhut, is called *Nukva*, the "Feminine".

על היצר הרע ומגרשו ממנו, על ידי זה הוא מפריד בין הזכר ונקבה דקליפה, ואם שומע ליצרו הרע גורם יחוד ביניהם, האי איהוּ רוּגְזָא דְּשֶׁלְטָא וְאִתְּקַף בְּעַלְמָא זו הנוקבא דקליפה היא עיקר המביאה לידי כעס ורוגז השולט ומתחזק בעולם, וְעָאל בְּגוֹ בְּנֵי נְשָׁא וְאַתְקִיף לוֹן לְאַבְאָשָׁא ונכנס בתוך בני אדם ומחזק אותם להרע לאחרים, דהיינו לנקום ולנטור [וכר׳].

גָּוֶוֹן אוּכָּם גוון שחור הוא מצד הדעת דקליפה, הַאי גּוְונָא נְחְתָא לְעָלְמְא זה הגוון יורד לעולם, וְנָחֲתָא לְאִתְמְנָאָה עַל כְּל פְּצוּעִין וּמַחְיָין ויורד להתמנות על כל מה שפוצעים ומכים בני אדם זה את זה בכעסם, וּתַּכְּיסוּ

#### -Matok MiDvash-

of kelipah. It is impossible for these [evil] actions to descend below without the participation of both the masculine and feminine. And when a person overcomes his *Yetzer haRa*<sup>35</sup> and banishes it from within himself, he thereby makes a separation between the masculine and feminine forces of the kelipah. However, if he succumbs to his Yetzer haRa, then he causes unification between them. <sup>36</sup> The feminine of the kelipah is especially harmful, bringing one to anger and vexation that is the strongest and most dominant in the world. And it enters a person and strengthens them to do harm to others, particularly to seek vengeance and to bear grudges.

The shade of Darkness, the shade of black, corresponds to the *Da'at* of kelipah. This shade descends into this world and is appointed over all those that injure and harm others because of their anger, and over those that cause another

<sup>35.</sup> See above, Note 1.

<sup>36.</sup> And this would, in turn, cause them to reproduce, bringing forth endless more forces of evil.

וחוזר ומפרש את גוון הראשון, ואומר כי גָּנֶון הְּנְנָא נְחֲתָא בְּעַלְמָא גוון הראשון, ואומר כי גָּנֶון הְנְנָא וְחָהָא בְּעַלְמָא גוון העשן היורד ומתפשט בעולם, וְהַאי אִיהוּ גָּנֶון קַדְּמְאָה וזהו גוון הראשון כי הוא מצד החכמה דקליפה, דְּנָפְקְא מָגוֹ נְקוּדְה דְּשָׁקִיעַ מֵהַהוּא צֵל דְּקָאֲמָרְן שיוצא מתוך הנקודה השקועה בצל ההוא שאמרנו שהוא הזכר דקליפה, דְּאָיהוּ סמא"ל דְּקָא רָכִיב עַל גָּמֶל כְּמָה דְּאָתַּמֵר שהוא הס"מ דקליפה, דְאָיהוּ

#### =Matok MiDvash=

to be imprisoned, and over those that cause another to be hanged or suffocated to death, and to always cause evil to others.<sup>37</sup> Furthermore, these three shades spread in various ways in the world, and change into several thousand different forms. And they spread within the inner chambers of a person's heart to cause them to sin in all different ways.

Returning to the first shade, that of Smoke, which descends and spreads in this world: It is the first because it corresponds to the Chokhmah of kelipah, and emerges from that point lying in that Shadow, which is the masculine of the kelipah, called Samael, 38 who "rides upon a camel", as explained

**<sup>37.</sup>** A person who, in his anger or quest for vengeance, goes to the authorities to cause another to be wrongly imprisoned or punished will be ruled over by the force of Darkness.

**<sup>38.</sup>** Samael is the name of the masculine ruler of the Sitra Achra. To avoid saying this evil name (as well as to avoid inadvertently

הרוכב על הגמל כמו שלמדנו, וְהַאִּי גָּנְוֹן תְּנְנְא אָקְרֵי קצפּיא״ל רַכְּרְכָּא וגוון עשן זה נקרא קצפּיא״ל השר, וְהַאִּי אִיהוּ רוּגְזְא דְּבְנֵי נְשָׁא וזה הוא המביא את בני אדם לכעס, דְּאַתְקִיפוּ לָבָּא בְּרוּגְזְא שמחזקים את לבם בכעסם בבחי׳ נוח לכעוס וקשה לרצות, ולכן נקרא בשם זה על שם קצף א״ל, כלומר שמביא בני אדם לכעס קשה וחזק.

תְּחוֹת הַאִּי מִמְנָן הְמִינְן אֶלֶף וְשִׁית מֵאָה מְמְנָן חֲבִילִין מְמוֹנים אלף ושש מאות חבורות ומחנות של מלאכי חבלה הממונים לעורר לבני אדם לכעס פתאום, (מספר זה הוא מנגד ה״ג שהם סוד ה״פ ש״ן דינים שעולה

#### ----Matok MiDvash=

elsewhere <sup>39</sup>. The shade of Smoke is also called "Katzpiel the Prince", and it is he who brings a person to anger [and rules over] those that keep their hearts in anger—having the trait of being "easy to anger, and difficult to mollify" [as stated in *Pirkei Avol*]. Therefore, he is called *ketzef-el*, meaning that he brings a person to great anger. <sup>40</sup>

Under this destroyer [Katzpiel] serve 1600 camps of destructive angels which arouse people to sudden anger. (This number corresponds to the five *Gevurot*, which is the secret of the 320 *dinim*, multiplied by five, giving 1600. A

<sup>&</sup>quot;summoning" him), Samael is referred to by the letters Samekh-Mem. His feminine counterpart is called Lilith. She is referred to by the letters Lamed-Yud-Lamed.

**<sup>39.</sup>** See *Sefer HaBahir* (ch. 200), one of the most ancient Kabbalistic texts, that the camel in fact is the Snake in the form of a camel.

**<sup>40.</sup>** The meaning of Katzpiel is *ketzef* (anger) and *el*, referring to that central idea that a person who is angry is like an idolater who brings a foreign god (*el*) into his heart. Katzpiel is the one that inspires such great anger (*el* can also mean "great" or "strong") and infuses the "foreign god" of anger into a person's heart.

אלף ושש מאום, וסימן כשך חמת המלך, הרמ"ז), דְאִינּוּדְן רוּגְּדָא דְגוּפַיִיהוּ דְּבְנֵי נְשָׁא שהם מביאים לכעס הניכר בגופיהם של בני אדם, בְּגִין דְּאִית רוּגְזָא דְּשָׁלְטָא רין מיד דין לפּישות מיד דין רוגז וכעס השולט בעולם לעשות מיד דין

#### -Matok MiDvash=

mnemonic for this is the verse "the wrath of the king was assuaged" [Esther 2:1].) 41 They bring about the anger that is recognizable in the bodies of people, for there is anger

<sup>41.</sup> Matok MiDvash explains the derivation for the number 1600: In Kabbalah, there is a concept of 320 dinim, "judgements", or forces of judgement. These are alluded to by the five letters of the Hebrew alphabet which have a special symbol when they appear at the end of a word: kaf, mem, nun, pei, and tzadi. They are called the five Gevurot, "severities". (Recall that the Sefirah of Gevurah is also known as Din.) They are also referred to by their acronym, mantzapach or menatzpach, מנצפ״ך. The Arizal (Rabbi Itzchak Luria, 1534-1572) explains that when God first created the universe, He did so with a measure of judgement and severity. Because God created the universe with too much "strictness", it was unable to contain itself and shattered into 288 major pieces or "sparks". This event is known as Shevirat HaKelim, the "Shattering of the Vessels". He then fixed the universe, by joining an appropriate amount of Chassadim (Kindness) to the Gevurot. The result was the universe that we live in and know. However, when creating this rectified universe, He left some of the old shattered vessels and scattered sparks untouched and without tikkun (rectification). The mystical purpose of the Jewish people is to repair these spiritual vessels and restore the universe to perfection. The Arizal derives the number 288 from the word merachefet, "hovering", in Genesis 1:2, referring to the Spirit of God "hovering" over the chaos (Tohu v'Vohu) that followed the Shattering of the Vessels. The word merachefet (מת רפ"ח) is an anagram of met-rapach (מת רפ"ח), literally "death of the 288", alluding to the 288 sparks that fell with the broken vessels. The Arizal concludes: When adding the 32 times that God's Name of Judgement, Elohim, appears in the account of Creation, with the 288 sparks that resulted from that Name of Judgement (288+32), one comes to the number 320. (For more on this, see the

בחברו, אֲבָל הַאִּי סְטְרָא אִיהוּ רוּגְזָא דְשְׁלְטָא וְעָאל בְּגוּפַיְיהוּ דִּבְנֵי נְשָׁא אבל צד הזה הוא רוגז וכעס השולט ונכנס בפנימיות גופי בני אדם, כלומר שהוא מעלים את כעסו וחושב מחשבות איך לשלם רע לחברו, דְּאָתְרְגִיזוּ בְּבָל בְּהַאי רוּגְזָא אִיהוּ יְסוֹדָא דְּכָל שָּׁאר רוּגְזָא שִׁנרגזים בקרבם בכעס ההוא, וְהַאי רוּגְזָא אִיהוּ יְסוֹדָא דְּכָל שָׁאר כל מיני כעס, לְמֵעַבַּד בָּהוּ בִּנְיִינָא שָׁאר כל מיני כעס, לְמֵעַבַּד בָּהוּ בִּנִינָא

#### =Matok MiDvash=

and fury that "rules" in the world and causes a person to immediately bring judgement upon his fellow man. But this "ruling" vexation and anger enters the inner depths of a person's body; meaning he conceals his anger, causing him to think incessantly how to "repay" evil to his fellow man. It is this vexation which is the foundation for all other forms of anger that lead one to harm his fellow man. This Smoke of Chokhmah emerges out of the vexation of that supernal, flaming Fire of Binah of kelipah. 42 This is the first

Arizal in *Sha'ar HaPesukim*, Beresheet.) These are the 320 channels of Judgement in the universe. Spiritually, they emanate through the five *Genurot* letters. (Recall that God created the universe through speech, ie. the holy letters of the Hebrew alphabet.) *Matok MiDvash* explains that since there are five Gevurot, each is a vessel for the 320 forms of Judgement (5 × 320), thus bringing the total number of destructive forces to 1600. He brings a verse from the Tanakh as a mnemonic: Esther 2:1 describes how the wrath of King Ahashverosh was assuaged. There is a principle that when "the king" is mentioned in the Book of Esther without a name, it is actually referring to *the* King, God. The word for "assuaged" in the verse is *shokh*, \nabla, \na

**<sup>42.</sup>** It was stated at the beginning that Binah includes within it all three shades. It is Binah that "burns" with a great Fire and emits the "Smoke" (Chokhmah) which then fills the world with Darkness (Da'at). It was mentioned earlier that it is the feminine quality which is

לְאַבָּאָשָׁא לעשות בהם בנין להרע לחברו, בְּגִין דְּהַאי תִּנְנָא נָפְקָא מְגוֹ לְאַבָּאָשָׁא רוּגוַא דָאָשַׁא עַלָּאָה דָּמִלְהָטָא לפי שעשן החכמה הזה יוצא מתוך הרוגז של אש העליונה של הבינה דקליפה הלוהטת, וְהַאִּי אִיהוּ קַדְמַאָה לְהַהוּא אַשַא וזה הוא הראשון לאש ההיא, ומפני קרבתו אליה לא ישתנה פעולתה עדיין משורשה, ומפני מיעוט פעולתה בנגלה נעשית לבני אדם כהיתר, עד שכמעט מי שאינו כועס נראה שאינו מין אנושי, אמנם מי שנזהר מן הראשונה לא יכנס בשניה ולא בשלישית.

אָרְבַּעָה רוּגְזִין מִתְפַּרְשַׁאן מֶהַהוּא רוּגְזַא ארבעה מיני רוגזין וכעסות, כלומר ד׳ מלאכי חבלה הממונים לעורר על ד׳ מיני כעס מתחלקים

#### -Matok MiDvash=

of that fire, and because of its close proximity to it, its action still won't change from its source. And because it does not act directly (or openly) and mostly remains concealed, it has seemingly become "permitted" for a person to get angry, to the point where a person who never gets angry appears to not be human! Indeed, one who is careful to avoid the first will not enter the second or third. 43

Four types of vexation and anger-meaning, four types of

particularly dangerous. Binah is the higher form of Nukva, the "Feminine". In the realm of holiness, Binah is also called Ima, the "Mother" (while Chokhmah is called Aba, the "Father").

<sup>43.</sup> To summarize: Binah is the first cause; it is that initial "fire" of anger. It leads to the "smoke" which is Chokhmah, literally "thought". This is when a person becomes immersed in thoughts of vengeance due to his anger. That leads to the Darkness of Da'at, which causes the actual damage, violence, imprisonment, and suffering. The result is that anger has become an acceptable phenomenon, and we find it normal when people get angry! Ultimately, one who avoids getting angry will be saved from thoughts of vengeance, and from the grave sin of bringing physical harm upon another person.

מרוגז ההוא, רוּגְזְא קַּדְמָאָה אָקְרֵי רֹגָז מלאך הממונה על מין הראשון של כעס הוא נקרא רוגז, וְדָא אִיהוּ דְּאַרְגִּיז לְבַּיִיהוּ דְּבְנֵי נָשָׁא וזהו המעורר לבות בני אדם לכעוס, ונראה כאילו אינם כועסים אלא מטבעם, שאומרים שראוי לכעוס ולהקפיד על העוולה שנעשה להם, וְדָא אִיהוּ דְּנָחְתָא וְאָזְלָא וְסִיְיָא לְבְנֵי נָשְׁא אבל זהו היורד והולך ומטה ומסית את בני אדם, וְאַתְּרְגִיזוּ בְּרוֹגְזַיִיהוּ ונרגזים בכעסם, וְדָא אִיהוּ דְּאַמְשִׁיךְ מְחַבְּלָא עַל וְאַתְרְגִיזוּ בְּרוֹגְזַיִיהוּ ונרגזים בכעסם, וְדָא אִיהוּ דְּאַמְשִׁיךְ מְחַבְּלָא עַל עַלְבְא וזהו הממשיך את מלאך המחבל ומשחית את העולם, וְעַל דְּא כְתִיב ועל זה נאמר בְּרְגָז כשמתעורר מלאך המשחית, אז רַחֵם תִּזְכּוֹר כדי לבטל כחו מלחבל ולהשחית.

## =Matok MiDvash=

destructive angels that arouse four types of anger—come out of that initial vexation. The angel corresponding to the first type of anger is called *Rogez*, "vexation". This is the one that awakens the hearts of people to become angry, although their anger seems "natural", and they justify their anger by saying it is a reasonable response to the wrong that was done to them. Yet, it is this very force that descends and diverts a person [from the path of holiness] and causes them to rage in their anger. And this draws the Angel of Destruction to the world. Of this it is written "... in rage, remember compassion," meaning that when in "rage", when the Angel of Destruction is awakened, you should "remember compassion" [and be mollified] so that the power of that Angel to destroy is negated.



**44.** Habakkuk 3:2

"מאמר כעם המעורר לשנאת חינם", בו יבואר ענין הכעם שאדם נומרו בלבו שלא ירגישו בו הבריות וזהו האופן הקשה שבכל מיני הכעם.

(מקור המאמר בזהר פרשת פקודי דף רמג ע"א - ע"ב, ובביאורינו כרך ט עמ' רעו - רעח)

רוּגזא תּניינא מלאך הממונה לעורר על מין השני של כעס, האי איהוּ נחתא לְעַלְמֵא זה הוא היורד לעולם, וְשַׁאט וְאָתְכַּשֵׁט לְכַל סְטִרְין ומשוטט ומתפשט לכל הצדדים, וְהַאי אָקְרֵי שָׂנָאָה וזה נקרא שנאה, שמעורר את בני אדם לשנאת חנם, וְהַאי נָחַתָּא וְעָאל בִּבְנֵי נָשָׁא וזה יורד ונכנס בלב בני אדם, וָהַאי כֵּיוַן דְּעַאל אָקָרֵי מְחַבְּלַא שָׁתִיקָא וזה כיון שנכנס בלב האדם נקרא מחבל השותק, שאינו מגלה כעסו אלא עברתו שמרה נצח, ומזיק לחברו בעת מצוא, (דף רמג ע״ב) וְהַאִּי אִיהוּ רָגוַא דְּשַׁתִּיק וזהו רגזן השותק, וְהַאי אִיהוּ דאשתתף בההוא אתר דנוקבא זהו המשתתף ומתחבר במקום ההוא של

#### =Matok MiDvash=

## Discourse on Anger Arousing Baseless Hatred.

Here will be explained the phenomenon of a person guarding his anger deep in his heart so that others will not sense it—and this is the most severe of all forms of anger.

(Source: Zohar II on Pekudei, 243a-b)

The angel responsible for arousing the second type of anger, which descends into the world and spreads to all of its corners, is called Sinah, "hatred". This is the one that arouses people to sinat hinam, baseless hatred. It descends and enters the hearts of people. When it enters the hearts of people it is called the "Silent Destroyer", for it does not reveal its anger immediately, rather the anger is safe kept forever, until he finds the opportunity to harm his fellow man. This is the silent angry person. He is connected to that place of the Nukva—in other words, he causes a unification of הנוקבא, כלומר שגורם יחוד תפארת ומלכות דקליפה, וְהַאִּי אִיהוּ רוּגְּזָא דְּשְׁתִּיקְה דְּקְיִמְא בַּעֲקִימוּ וזהו כעס השותק שעומד ובא בעקמימות שלא ירגישו בני אדם דְּקְיִימְא בַּעֲקִימוּ וזהו כעס השותק שעומד ובא בעקמימות שלא ירגישו בני אדם שבא להזיק, לכן הַאִּי קַשְּׁיָא מִכְּלְּהוּ זה הכעס הוא קשה מכולם, בְּגִּין דְּאִיהוּ בְּבִּין בְּאִיהוּ בְּבָּיִן בְּאִיהוּ בְּבָּיִן בְּאָיִיל לְבָתַר לפי שהוא כעין הנחש השותק תמיד ובסוף הוא הורג, לכן כעס כזה גורם יחוד תפארת ומלכות דקליפה.

רוּגְוָא תְּלִיתָאָה המלאך הממונה לעורר על מין השלישי של כעס, הַהוּא אַיְּהוּ רוּגְוָא בְּהָפּוּכָא מִקַּדְּמָאָה זהו כעס בהיפך מכעס הראשון, דְּאַזְלָא שְׁתִּיק שהוא הולך ומתחזק ואינו שותק, אֱלָא אָתִגּלֵי דְּאַזְלָא נְאָתַּקַף וְלַא שְׁתִיק שהוא הולך ומתחזק ואינו שותק,

## =Matok MiDvash=

Tiferet and Malkhut of kelipah. 45 This is the silent anger that waits and comes slyly so that people won't feel him (the person who's secretly angry) coming to cause harm. Therefore, it is the most severe form of anger, like a snake that creeps up quietly [on its prey] and then strikes to kill, which is why it causes a unification of Tiferet and Malkhut of kelipah. 46

The angel responsible for arousing the third type of anger is the opposite of the previous type, for it only gets stronger and does not remain silent. Rather, it reveals its anger, and

**<sup>45.</sup>** Tiferet is the central Sefirah of the six masculine Sefirot (see above, Note 30), and therefore represents *Dehura*, the "masculine", which corresponds to Samael in the realm of evil kelipah. Malkhut is the feminine, *Nukva*, corresponding to Lilith in the realm of kelipah. When a person contains his anger in silence for long periods of time, this gives power to the "male" and "female" aspects of the kelipah to unify and beget more anger and evil in the world.

**<sup>46.</sup>** Samael and Lilith are associated with the *Nachash*, the Primordial Serpent in the Garden of Eden. Samael is often described as "riding the snake" (example, *Zohar* I, 35b).

הַהוּא רוּגְזָא אלא מתגלה כעס ההוא, וְכֶל מַה דְּאִתְגְּלֵי הָכִי אִתְבַר וכל מה שמתגלה יותר כך הוא נשבר יותר, דהיינו כֶּל מַה דְּאִתְגְּלֵי וְלָא שָׁתִיק הָ הַי שמתגלה יותר כך הוא נשבר יותר, דהיינו שותק כך נשבר ונחלש כעסו, הְכִי אִקְבַר כל מה שמגלה סיבת כעסו ואינו שותק כך נשבר ונחלש כעסו, וְהָכִי אִקְבֵי רוּגְזָא תְּבִירָא וכך הוא נקרא כעס השבור, ויש בני אדם שחושבים הנהגה זו למעלה כאילו הם נוחים לרצות, אבל באמת מדה זו היא דרך אותה הקליפה שמתגלית ונחלשת.

רוּגְזָא רְבִיעָאָה המלאך הממונה לעורר על מין הרביעי של כעס, שֵׁירוּתְא הַּגְּיָף סוֹפָּא הָּבִיר בתחילה הוא מתחיל בכעס חזק אבל בסופו הוא נשבר, כי מתחיל להחלש ולהשקט מצד עצמו עד שנשבר לגמרי, וְעַל דְּא הַאיֹ אִיהוּ רוּגִיָא דִּמְהַפָּכָא מִן קַּדְמַיִיתָא ועל כן כעס הזה הוא הפוך מן כעס אָיהוּ רוּגִיָא דִּמְהַפָּכָא מִן קַּדְמַיִיתָא ועל כן כעס הזה הוא הפוך מן כעס

#### =Matok MiDvash=

the more it reveals, the more it gets "broken". The more that a person angers because of it, and does not remain silent, the more it weakens and breaks. This is why it is called "Broken Anger". And there are people who think that having this trait makes them "easy to mollify", <sup>47</sup> but in reality, this is just the way of that kelipah, that it weakens as it is revealed.

The angel responsible for arousing the fourth type of anger begins by inciting a strong anger but eventually breaks. It gradually, on its own, weakens and goes silent until it is completely broken. Therefore, this type of anger is the

<sup>47.</sup> The third type of anger is one that bursts forth quickly and powerfully, and then dissipates relatively quickly. Some people who get angry in this way think of themselves as being "easy to mollify", since their anger disappears rapidly. However, this is not what the Sages meant when they said one should be easy to mollify. When the Sages said to be easy to mollify, they meant that a person doesn't overtly rage at all, and does not let his anger out even for the briefest of moments.

הקודם, בְּגִין כָּדְּ הַאִּי אִיהוּ סִטְרָא תְּבִירָא מְכֻּלְּחוּ בשביל זה מין כעס זה הוא שבור מכולם, וְעַל דָּא כּלָּא אִיהוּ בְּדַרְגָּא קַרְטְאָה ועל כן הכל הוא במרגה הראשונה של השלש ראשונות דקליפה.

"מאמר הקרבן לסטרא אחרא", בו יתבאר שכל צד רוגז וכעם הוא מצד המומאה, והזורק משהו בכעסו לוקחים הממונים מהסט"א את הכח הרוחני שבדבר ומעלים זאת להטומאה, ומכריזים זהו הקרבן של איש פלוני, והקול נשמע בכל הרקיעים.

## -Matok MiDvash-

inverse of the previous one,<sup>48</sup> and thus this type of anger is the most "broken" of them all. And therefore they are all on the first level of the first three sefirot of kelipah <sup>49</sup>.



## Discourse on the Offering to the Sitra Achra.

Here will be explained that every aspect of anger comes from the realm of impurity. Anyone who throws something in their rage, that item is spiritually appropriated to impurity by the forces of the Sitra Achra, who declare: "This is the offering of so-and-so", and their voice is heard throughout the Heavens.

**<sup>48.</sup>** While the third anger is a rage that discharges due to the open outburst of the angry person, the fourth type of anger dissipates gradually on its own, without the anger ever being revealed to others.

**<sup>49.</sup>** See above, "Discourse on the Root of Anger in the Sefirot of the Sitra Achra". All these forms of anger are included in the first level of the first three sefirot of kelipah.

(מקור המאמר בזהר פרשת פקודי דף רסג ע"ב בהיכלות דס"א, ובביאורינו כרך ט עמ' חקלג- חקלד)

עֵילָּא מֵאָלֵין אִית חַד מְמְנָגָ ספּסיריט״א שְׁמֵיה למעלה מכל אלו הממונים (בהיכלות הסטרא אחרא) יש ממונה אחד שכך שמו, וְכַמָּה גַּרְדִּינֵי נִימוּסִין וְהַאִי מְמְנָא דַּצְעַלִיְיהוּ וכמה מלאכים בעלי דינים עם זה הממונה שעליהם, נְטְלֵי אִינּוּן מִלְּין בִּישִׁין לוקחים לאותם הדבורים הרעים שהוציא האדם מפיו, וְהְכִי אָנּוּן מִלְין בְּישִׁין לוקחים לאותם הדברים שזרק האדם בידיו, כשהכעס שרה עלוי, וכמו כן הם לוקחים כל אותם הדברים שזרק האדם בידיו, כשהכעס שרה עליו, דְּהָא בְּדֵין הַאִי מִמְנָא ספסיריט״א נְקִיט הַאי מִלָּה דְּזָרִיק בַּר נְשׁ בְּרוּגְזֵיה כִי אז ממונה הזה לוקח אותו הדבר שזרק האדם בכעסו, וְסְלִיק וְאָמֵר ועולה למעלה מחוץ להיכלות הקדושה, ואומר דָּא הוּא קְרְבְּנָא דְּקְלִיב לצד שלנו. לפּסָרִיב של איש פלוני שהקריב לצד שלנו.

#### =Matok MiDvash=

(Source: Zohar II on Pekudei, 263b, discussion on the Heikhalot of the Sitra Achra )

Above all of these appointed beings (in the *Heikhalot* ["palaces"] of the Sitra Achra) is one particular appointed being called *Safsirita*. He, together with several angels of judgement under his jurisdiction take the various evil words that a person speaks. They also take all those things that a person physically throws in his anger. That appointed being [Safsirita] then takes all those things that a person threw in his anger and brings it up to a place outside the Palaces of Holiness.<sup>50</sup> He declares: "This is the offering of so-and-so, who has brought an offering to our Side." <sup>51</sup>

<sup>50.</sup> The Heavens are divided up into various Heikhalot, "palaces".

**<sup>51.</sup>** The energy of all those angry words and physical actions is picked up by the forces of the Sitra Achra and taken to their realms as a spiritual "offering".

בְּגִין דְּכָל סִטְרָא דְנִיִיחָא אִיהוּ מִסְטְרָא דִּימִינָא וּמִסְטְרָא דִּמְהִימְנוּתָא לפי שכל צד של נחת הוא מצד הימין ומצד האמונה והקדושה, וְכָל סְטְרָא דְּרוּגְזָא אִיהוּ מִסְּטְרָא אַחְרָא בִּישָׁא סִטְרָא מְסְאֲבָא וכל צד רוגז וכעס הוא מצד האחר הרע צד הטומאה, וְעַל דָּא מֵאן דְּאַשְׁדֵּי מִן יְדוֹי מִדִּי בְּרוּגְזָא ועל כן כל מי שזרק מידיו איזה דבר בכעסו, אז כָּל אָלֵין מָדִּי לָהָאי מָלֶה דְּאָזְדְּרִיק כל אלו הממונים שמצד הסטרא אחרא לוקחים לאותו הדבר שנזרק בכעס, וְסָלְמֵי לָה לְעֵילָא ומעלים את כח הרוחני שבו למעלה, וְאָתְקְרִיב לְהַהוּא סִטְרָא ונקרב להסטרא אחרא, וְאָמְרֵיב לְהַהוּא סִטְרָא ונקרב להסטרא אחרא, וְאָמְרֵי, דָּא שבו למעלה, וְאִתְקְרִיב לְהַהוּא סִטְרָא ונקרב להסטרא אחרא, וְאָמְרֵי, דָּא שבו למעלה, וְאִתְקְרִיב לְהַהוּא סִטְרָא ווקרב של איש פלוני.

ואז וְכָרוֹזֶא קָאבֵי בְּכָל אִינּוּן רְקִיעִין והמכריז קורא ומכריז בכל הרקיעים, וְאָמֵר, וַוִּי לִּפְלַנְיָא דְּאַסְטֵי בְּתַר אֵל זָר וּפְלַח לְאֵל אַחֵר ואומר, ווי לאיש פלוני שונה אחרי אל זר ועבד לאל אחר, וְכַרוֹזָא קַאבִי זְמִנָּא

## =Matok MiDvash=

All *nachat* comes from the Right Side, which is the side of faith and holiness, while all vexation and anger comes from the Other Side, <sup>52</sup> which is the side of impurity. Therefore, anyone who throws something while in anger, the forces of the Sitra Achra (-"Other Side") take that thing that was thrown in anger and bring up its spiritual energy as an offering to the Other Side. They explicitly declare it to be an offering of "so-and-so". <sup>53</sup>

And the "Announcer" proclaims and announces throughout the Heavens: "Woe to so-and-so who strayed after a foreign god, and served an alien god." And the "Announcer" then

<sup>52.</sup> Literally, Sitra Achra, associated with the Left.

<sup>53.</sup> The angry person is specifically named by the Sitra Achra, and this declaration reverberates throughout the Heavens.

זַכָּאָה אָיהוּ בַּר נָשׁ דְּאָסְהְמֵּר מֵאָרְחוֹי אשרי הוא האדם ששומר עצמו מדכיו של הסטרא אחרא, וְלָא יִסְטֵי לִימִינָא וְלִשְׁמְאלָא ולא יטה עצמו לא לימין ולא לשמאל, וְלָא יִנְפוּל בְּגוֹ בִּירְא עֲמִיקְא, דְּלָא יָכִיל עצמו לא לימין ולא לשמאל, וְלָא יִנְפּוֹל בְּגוֹ בִּירְא עֲמִיקְא, דְּלָא יָכִיל לעצמו לא לימין ולא לשמאל, וְלָא יִנְפוֹל לבור העמוק של הגיהנם, שאינו יכול לעלות ממנו, הקב״ה ישמרנו מכל חטא ועון שלא נצטרך ח״ו לעבור בכל אלו היכלות הטמאים.

#### -Matok MiDvash-

calls out and announces a second announcement saying: "Woe to them who have strayed away from Me etc.!" 54, meaning who strayed from *Hakadosh Baruch Hu*.

Praiseworthy is the person who guards himself from the ways of the Sitra Achra and does not stray to the right or to the left, so that he does not plunge into the deep pit of *Gehinnom*, <sup>55</sup> from which he is unable to arise. May the Holy One, blessed be He, protect us from all sin and transgression, so that we never need to pass through those "palaces" of impurity.



**<sup>54.</sup>** Hoshea 7:13. The full verse reads: "Woe to them who have strayed away from Me! Destruction to them for they have transgressed against Me! Shall I then redeem them, seeing they have spoken lies against Me?"

<sup>55.</sup> See Introduction, Note 1.

"מאמר הדיכורים היוצאים כשעת הכעם", בו יבואר שהאדם היוצא מדרך הישר נחשב כמו שיכור בלא דעת, ומתרחק מהקדושה וגורם לאבד שלות נפשו ושלימתו על דיבוריו החמורים שמוציא בשעת כעםו רח"ל.

(מקור המאמר בזהר פרשת נח דף עד ע"ב-עה ע"א, ובביאורינו כרך ב עמ' קעז)

בְּגַוּונָא דָא אִנּוּן רְשָׁעִים דְּנָפְקוּ מֵאָרְחָא מִתְתַּקְנָא, וְאָזְלֵי כְּרָנִי חַמְרָא בְּגַוּונָא דָא אִנּוּן רְשָׁעִים דְּנָפְקוּ מֵאָרְחָא מִתְתַּקְנָא, וְאָזְלֵי כְּרָנִי חַמְרָא בּצְאוּ מִקּוּנָא כעין זה [השיכור שאינו מיושב בדעתו] הם הרשעים שיצאו מדרך המתוקנת והלכו בלא דעת כמי שנשתכר מיין שהולך בלא סדרך דְּנָפְקֵי מֵאוֹרַח מֵישֶׁר לְאוֹרַח עָקִים שיצאו מדרך הישרה והקדושה לדרך מעוקמת של הסטרא אחרא, מֵאי טַעְמָא יצאו מהקדושה בְּגִין כִּי חַשְׁקַט לֹא יוּכְל פירוש דְּהָא עֲקִימוּ דְּאָרְחַיְיהוּ גָּרִים לוֹן לְמַהַף בְּלָא תִקוּנָא וּבְלָא שְׁכִיכוּ כי דרכם המעוקמת בבחינת עבירה גוררת עבירה, גרמה להם ללכת בלא תִיקון ובלא השקט, וְלָא עוֹד, אֻלָּא דְּכָל רוּגְזָא דְיִיְהוּ בְּשַׁעַּהָּא

## =Matok MiDvash=

Discourse on Words Spoken in Anger. Here will be explained that a person who strays from the straight path is compared to a drunk who has no awareness and becomes distanced from holiness. This causes him to lose the tranquility of his soul, and control over his harsh words that he speaks in anger, God forbid.

(Source: Zohar I on Noach, 74b-75a)

Similar to the drunk who loses his sense of awareness, are those wicked ones who left the correct path and go without awareness, like a drunk who walks unsteadily. They have left the straight and holy path, and instead walk the crooked path of the Sitra Achra. Why have they left [the path of] holiness? It is because they cannot rest, because their crooked path, due to the principle of "transgressions cause more

דְאָמְרֵי מִלֶּה מִפּוּמַיְיהוּ ולא עוד אלא הרשעים כל כעסם מוציאים בשעה שאומרים דבורים מפיהם, הַהוּא מִלְּה הדבור שאומרים הוא רֶפֶשׁ וְטִיט פירוש שאומרים בבורים מפיהם, הַהוּא מִפּוּמַיְיהוּ לְבַר כולם מוציאים טנוף וגיעול כְּלְהוּ מַפְּקֵי טִנּוּפָא וְגִיעוּלְא מִפּוּמַיְיהוּ לְבַר כולם מוציאים טנוף וגיעול ודברי כפירה מפיהם לחוץ, עַד דְּמִסְתְּאֲבֵי וּמְסָאֲבֵי לוֹן עד שמטמאים את עצמם והסטרא אחרא מטמא אותם יותר.

#### =Matok MiDvash=

transgressions", <sup>56</sup> causes them to walk without any rectification or calm. Moreover, the wicked express all of their anger through words of filth and disgust and even heresy, thereby making themselves tremendously impure. The Sitra Achra then draws them towards even more impurity. <sup>57</sup>



**<sup>56.</sup>** *Pirkei Avot* 4:2. A person who is angry goes without control and accrues more and more sins, resulting in his straying further and further from the path of holiness.

<sup>57.</sup> In anger, a person becomes like a drunk without any sense of self-awareness. He raises his voice and shouts all sorts of regrettable things. The Sitra Achra is more than happy to take these "gifts" (as explained above) and, in turn, fill the angry person with ever-more impurity.

"מאמר זהירות מקללה בכעם", יבואר בו סוד הזהירות מקללה בשעת הכעס, כאשר כמה חיצונים מקבלים קללתו ומקמרגים שתתקיים רח"ל.

(מקור המלמר מהר פרטם נהעלותן דף קוה ע"ג, ומילורינו כרן יג עמ' מקס)

לְא לִּבְּעֵי לֵיהּ לֶאֶינְשׁ בְּשַׁעְתָּא דְּרוּגְזְא שָׁאבִי בֵּיהּ לְלַטְיִיא גַּרְמֵיהּ

בשעה שאדם בכעס יזהר שלא יקלל את עצמו, כי על ידי כעסו מזכירים

את עונותיו, כדי לקיים קללתו שהפקיר את עצמו למיתה, או לשאר עונשים

רח״ל, דְּהָא כַּמָה קְיִימֵי עֲלֵיהּ דְּמְקַבְּלֵי הַהִיא מִלְּה כי כמה חיצונים
עומדים עליו שמקבלים דברי קללתו, ומקטרגים עליו שיתקיימו דבריו.

### =Matok MiDvash=

Discourse on Being Careful to Avoid Cursing in Anger. Here will be explained the secret of avoiding cursing during anger, for his curse is received by various "external" forces 58 who act to bring the curse to reality, God forbid.

(Source: Zohar III on Beha'alotecha, 155b)

When a person is angry he should be very careful not to curse himself. Due to his anger, they [the "external" forces] call attention to his sins in order to bring his curse to reality<sup>59</sup> in the event that he abandoned himself to death (i.e. cursed himself that he should die), or to any other sort

<sup>58.</sup> Of the Sitra Achra.

**<sup>59.</sup>** In their case against the angry person, the forces of the Sitra Achra will bring up his past sins in the Heavenly Court in an attempt to seal a negative verdict. See also *Berakhot* 19a: "One must never open his mouth to Satan." Recall that *Satan* literally means "prosecutor" or "accuser". He is the angel tasked with heading the prosecution in the Heavenly Court. A person should be careful never to say something that Satan can then use against him.

"מאמר הקללה בכעם מעוררת הגוקבא דקליפה", יבואר בו חומר המקלל בכעסו, שרבבות מלאכי חבלה השולמים על הרגעים ושעות היום, מסוגלים לעורר את קללותיו.

(מקור המאמר בזהר פרשת פקודי דף רסו ע"א בהיכלות דס"א, ובביאורינו כרך ט עמ' חקום - חקוט)

#### =Matok MiDvash=

of punishment, God forbid.<sup>60</sup> This is because various "external" forces stand above him and receive such curses. They use these statements against him in their "prosecution" <sup>61</sup>, insisting that his words be enacted.

Discourse on Curses Pronounced in Anger Arousing the Nukva of Kelipah. Here will be explained the severity of a curse pronounced in anger, for myriads of destructive angels who "rule" over each moment and hour of the day may be aroused to fulfil those curses.

(Source: Zohar II on Pekudei, 266a; discussion on the Heikhalot of the Sitra Achra)

**<sup>60.</sup>** In anger, a person may temporarily lose his will to live or wish for death. Other times, especially when a person is angry at *himself*, he will inadvertently curse himself by wishing for some kind of punishment. Sometimes, such curses are pronounced in a lighter fashion or even in a joking way. For example, it is common for people to say things like "this is killing me" or "shoot me now". Statements like this are inappropriate, for the Sitra Achra might use the opportunity to actually bring such harm upon the person, God forbid!

**<sup>61.</sup>** In the Heavenly Court. This is similar to a person pleading guilty in an earthly court, or inadvertently saying something self-incriminating in the course of the trial which the prosecution will immediately jump on.

אָלֵין אורר״י יו״ם שְׁלְטִין עַל רְגְעֵי וְשַׁעְתֵּי דְּיוֹמָא אורר״י יו״ם [רבבות מלאכי חבלה] הם השולטים על הרגעים ושעות היום המסוגלים לעורר את הקללות, וְנָטְלֵי אִינּוּן כִּילִין דְּלָיִיט בַּר נְשׁ גַּרְמֵיה והם לוקחים אותם הדיבורים שקילל האדם את עצמו, בֵּין בְּרוּגְיָא בֵּין בְּאוֹמְאָה בין מתוך כעסו ובין בשבועתו, כלומר כדי לחזק את שבועתו אומר שיבא עליו כך וכך אם אין שבועתו אמת, וּבְהַהּוּא מִלָּה מִתְעַרֵי לְהַאי נָחָשׁ עַקַלְּתוֹן דְּאָקְרֵי לִוְיָתַן שבועתו אמת, וּבְהַהּוּא מִלָּה מִתְעַרֵי לְהַאי נָחָשׁ עַקַלְּתוֹן דְּאָקְרֵי לִוְיָתַן

#### -Matok MiDvash=

These "cursers of the day" <sup>62</sup> [the myriads of destructive angels] rule over each moment and hour of the day, and are able to arouse those curses [and bring them to reality]. <sup>63</sup> And they take the words with which a person cursed himself—whether in his anger, or when swearing an oath (for example, if a person says that such-and-such should befall him if what he swears is untrue). With these words they arouse the *Nachash 'Akalaton*, <sup>64</sup> who is called *Leviathan*,

**<sup>62.</sup>** 'Orerei Yom. The term comes from Job 3:8, where it is written: "Let them curse it, those that curse the day ['Orerei Yom], who are ready to rouse up Leviathan."

<sup>63.</sup> There are numerous destructive angels appointed over each second of the day. Satan himself stands at their head. Our Sages beautifully point out that the *gematria* of *HaSatan* (השטן) is 364, alluding to the fact that he "rules" for 364 days of the year—every day except for Yom Kippur, when the prosecution "rests" and all of Israel is therefore forgiven for their sins (see *Nedarim* 32b with the commentary of Ran).

<sup>64.</sup> Literally, the "twisted serpent". The prophet Isaiah speaks of "the Leviathan, the straight serpent [Nachash Bariach], and the Leviathan, the twisted serpent [Nachash Akalaton]" (Isaiah 27:1). These Leviathans, male and female respectively, are associated with the realm of evil (see Sefer Halikutim of the Arizal, Mishlei 7 and Gra on Sifra Ditzniuasa [45b]). In the account of Creation, it is said that God originally made two such "great serpents" (see Genesis 1:21, with

ובדברי הקללה ההוא מעוררים את הנחש עקלתון הנקרא לויתן שהוא הנוקבא דקליפה, בְּגִין לְקְיִימָא לֵיה לְחַבְּלָא לְעָלְמָא כדי לקיים אותו כלומר כדי לתת לו כח לחבל ולהשחית את העולם, וְעַל דְּא לְיִיט אִיּוֹב יוֹמֵיה בְּצַעֲבֵיה ועל כן קילל איוב את יומו בצערו, וְלָא גּוּפֵיה ולא את גופו, כדי שלא ישלוט בו הקללה, אבל לא עזר לו דְּכְתִיב וַיִּקְלֵל אֶת יוֹמוֹ בַּתִחְלָה פּי׳ שתחילה הקללה, אבל לא עזר לו דְּכְתִיב וַיִּקְלֵל אֶת יוֹמוֹ בַּתְחַלְה פּי׳ שתחילה

#### =Matok MiDvash=

the Nukva of kelipah. This gives her strength and power to destroy and devastate the world. Therefore, when Job pronounced a curse because of his suffering, he cursed his *day*, and not himself, <sup>65</sup> so that the curse would not end up "ruling" over him. However, this didn't help him, as it is written in the beginning that he cursed the *day*, meaning the days of his life, but afterwards it says that the "cursers of the day" cursed *him*, that these spirits should take control of his body. <sup>66</sup> May the merciful Holy One, blessed be He,

Rashi), but they were so terrifying that He slew the female one immediately. It is this Leviathan which Mashiach will slay, and make a *sukkah* from its skin, inside which all the righteous will partake in a great feast of its delicious 'meat'. (See *Bava Batra* 74-75, and *Yalkut Shimoni* on Isaiah, 451.)

**<sup>65.</sup>** Job 3:1 states: "After this opened Job his mouth, and cursed his day." Job didn't pronounce a curse against himself, but rather against that *day*. Several verses later, in 3:7, Job speaks of the "cursers of the day" and how they arouse Leviathan, as noted above.

<sup>66.</sup> Although Job did indeed experience a great deal of suffering, God ultimately spared him from destruction, and instead blessed him immensely: "So God blessed Job at his end more than his beginning; and he had fourteen thousand sheep, and six thousand camels, and a thousand yoke of oxen, and a thousand she-donkeys. He had also seven sons and three daughters... And after this Job lived a hundred and forty years, and saw his sons, and his sons' sons, even four generations. So Job died, being old and full of days." (Job 42:12-17)

קילל את ימי חייו, וּלְבָתַר ואחר כך על ידי קללתו גרם כי יִקְבוּהוּ אוֹרְרֵי יוֹם שיהיה אחיזה לאלו הרוחות בגופו, רַחֲמֶנָא לִישֵׁזְבֶן מִפְּטְרָא בִּישָׁא וּמְתּוּקְפּוֹי הקב״ה הרחמן יצילנו מצד הרע ומתוקף כחו, וּמִבֶּל מִלְּה בִּישָׁא ומכל דבר רע.

"מאמר הכועם מהפך הרחמנות לאכזריות", יבואר בו ההפסדים הצפויים לצאת מהכעם, א, האדם נהפך לאכזר. ב, בכעסו הוא מגלה סודות שידע וששמע.

(מקור המאמר בזהר פרשת יתרו דף עג ע"א, ובביאורינו כרך ו עמ' פז)

מָארֵיה דְּרוּגְזָא [מי ש]הוא בעל כעסן לפעמים מצד הגבורה שבו, וְרַחֲמְנָא אִיהוּ לְרוֹב זְמְנִין והוא מתנהג ברחמים לרוב פעמים מצד החסד שבו, וָכַד אָתִמְלֵי רוּגְזָא לֵית בֵּיה רִחִימוּ כָּלֶל וְאָתְהַפָּךְ לָאַכְזָרִיּוּת וכשמתמלא

## -Matok MiDvash-

save us from the Side of Evil and its tremendous force, as well as from all bad.



Discourse on Anger Transforming Mercy into Cruelty. Here will be explained the anticipated damages that result from anger, namely that a person becomes cruel, and that a person will reveal secrets they know or have heard.

(Source: Zohar II on Yitro, 73a)

A person who sometimes becomes angry due to the aspect of Gevurah within him, even though he usually acts kindly and mercifully due to the aspect of Chessed within him, nevertheless, as soon as he is filled with anger—due to the arousal of Gevurah—he becomes devoid of any love [at

"מאמר אש הגיהנום בלבו של אדם", בו יתבאר ענין הכעם בשבת שהוא מאמר מאד ונחשב לו כאילו הדליק אש הגיהנום בשבת.

(מקור המלמר נמיקוני זהר מיקון מס דף פה ע״ל, ונמילורינו כרן נ עמ׳ סרו)
זַבְּאָה אִיהוּ מַאן דְּנָטִיר דִּירָה לְשַׁבְּת דְּאִיהוּ לִבְּא אשרי מי ששומר דירה
נקיה לשבת שהוא הלב, כי הלב הוא דירה לבינה ולמלכות כנזכר,
ושמירתו היא דְּלָא אִתְקְרִיב תַּמְן עֲצִיבוּ דִּטְחוֹל שלא יתקרב שם עצבות

## -Matok MiDvash=

that moment], and instead [the love and mercy] transform into cruelty. He is now unable to keep a secret, and is prone to reveal all that he hears.



Discourse on the Fire of Gehinnom in the Heart of Man. Here will be explained the severity of anger on Shabbat, which is compared to "igniting" the flames of Gehinnom on Shabbat.

(Source: Tikkunei Zohar 85a, #48)

Praiseworthy is the one who keeps his dwelling clean for Shabbat—the "dwelling" being the heart. The heart is the dwelling place for Binah and Malkhut, as explained. 67

<sup>67.</sup> The Ten Sefirot are associated with various parts of the body. For example, Chessed and Gevurah are the right and left arms, Tiferet is the torso, Netzach and Hod the right and left legs (as well as

מבת זוגו של הס״מ הנקראת טחול, כי ממנה כאה העצבות, וְבַעַס דְּמְרָה וכעס של המרה, ר״ל הכעס הוא מן הס״מ הנקרא כבד שהוא הכועס, והמרה שהיא בינה דקליפה מעוררת אותו אל הכעס, דְאִיהוּ נוּרָא דְגֵיהְנָּם כי הכעס הוא אש הגיהנם בלבו של אדם, דַּעַלָּה אָתְּמֵר שעל הכעס נאמר לא תְבַערוּ

#### —Matok MiDvash—

Guarding the heart means not allowing it to draw near to the sadness which comes from the counterpart of Samael called the spleen, because that is where sadness comes from.<sup>68</sup> And [also not allowing the heart to draw near to] anger which comes from the gallbladder, since anger comes from Samael, who is called the "liver", while the gallbladder which is the Binah of kelipah and arouses that anger.<sup>69</sup>

kidneys), and so forth. Binah is the heart. Malkhut is often described as being the "mouth", or the feet. At the same time, as explained previously, Malkhut is deeply connected to Binah, for Malkhut is the lower feminine quality while Binah is the higher feminine quality. So, Malkhut is a lower or physical manifestation of the higher, more spiritual Binah. Indeed, we see that what the heart desires is expressed through the mouth (in speech), and the feet (which take us where we want to go). Thus, the Sefirot of Binah and Malkhut both dwell in the heart.

**<sup>68.</sup>** The spleen is a little-known organ that lies near the heart on the left side of the body. Its primary job is to serve as a filter of blood. Ancient medicine was based on *humourism*, or the concept of "Four Humours", i.e. four liquids that run throughout the body. These liquids must be kept in balance, or else a person will be sick. The four humours are: the red bile (blood), yellow bile, black bile, and white bile (phlegm). The spleen is the source of the "black humour" (see *Tikkunei Zohar* 66b). Here we are told that one should not allow his spleen to get too close to his heart, and avoid filling the heart with the spleen's "black humour" of sadness.

**<sup>69.</sup>** Biologically, the gallbladder is simply a sac which holds the bile produced by the liver. The gallbladder does not produce the bile on

אַשׁ בְּכֹל מּוֹשְׁבוֹתֵיכֶם היינו בשתי מושבות שהם שני חללי הלב, בְּיוֹם הַשַּׁבְּת מוֹשְׁבוֹת הכעס הוא חמור ביותר, ואמר וְהָכִי הוּא וַדַּאי וכך הוא ודאי הַשַּׁבְּת שאז הכעס הוא חמור ביותר, ואמר וְהָכִי הוּא וַדְּאי וכך הוא דאי דְּכָל מַאן דְּכָעִיס בְּאִלוּ אוֹקִיד נוּרָא דְגִיהְנָם כי כל מי שכועס בשבת נחשב לו כאילו הדליק את אש הגיהנם בשבת.

#### ——Matok MiDvash—

Anger is the "fire of Gehinnom" in the heart of man. It is [mystically] with regards to anger that the Torah states: "You shall not burn any fires in your dwellings on the day of the Sabbath." [Exodus 35:3] This means the two dwellings of your heart, which are its two cavities. <sup>70</sup> This is because on Shabbat, anger is especially harmful. Therefore, it is appropriately said that anyone who gets angry on Shabbat is considered to have ignited the very flames of Gehinnom. <sup>71</sup>



its own; it is the liver that produces it. Therefore, anger is really seated in the liver (associated with Samael), and the bile that arouses the anger is then stored in the gallbladder, from which it can be quickly excreted. The gallbladder is thus the seat of Binah of kelipah. (Holy Binah, of course, resides in the heart.)

**<sup>70.</sup>** The human heart is four-chambered. It has two atria and two ventricles. However, the Sages described it as simply having "two cavities", since the right atrium and right ventricle are connected, as are the left atrium and left ventricle. The heart therefore has a right side and a left side, corresponding to the *Yetzer haTov* and *Yetzer haRa*.

<sup>71.</sup> Lighting a fire is a grave desecration of Shabbat. While a person might be careful never to light a *physical* fire on Shabbat, each time a person gets angry they are actually lighting the *spiritual* flames of Gehinnom!

"מאמר דמעות של כעם אינן עולות לפני השי"ת", בו יתבאר שעל אף גודל חשיבות הדמעות שהם באות מהתעוררות הלב, אולם אם באות מתוך כעם אינן רצויות כלל לפני ה'.

(מקור המאמר בזהר חדש רות דף לח ע"א, ובביאורינו כרך ג עמ' חלב)

דְּמְעָה אִיהִי בְּלָבָּא וּבִרְעוּתָא דְּכָל גּוּפָּא [כשאדם מוריד] דמעה היא בהתעוררות הלב וברצון של כל הגוף, וּבְגִין כָּךְ כְּתִיב בָּה ולכך כתוב בה אֶל דְּמְעָתִי אַל הֶּחֲרַשׁ שהקדוש ברוך הוא מקבל תפלתו וממלא את בקשתו.

## =Matok MiDvash=

**Discourse on the Tears of Anger Not Ascending to God.** Here will be explained that although tears are of great importance, since they come from the arousal of the heart, 72 nonetheless if they come out of anger they are completely unwanted before God.

(Source: Zohar Chadash on Ruth, 98a)

When a person sheds a tear, it comes from the arousal of the heart and out of the very depths of the whole body. And therefore it is written: "keep not silent at my tears", <sup>73</sup> for the Holy One, blessed be He, receives such prayers and fulfills them.

<sup>72.</sup> The Talmud (*Bara Metzia* 59a) states: "Rabbi Elazar said: From the day that the Temple was destroyed, the gates of prayer have been sealed, as it is written: "Though I call out and plead, He shuts out my prayer." (Lamentations 3:8) And even though the gates of prayer have been sealed, the gates of tears have not been sealed, as it is written: 'Hear my prayer, Hashem, and give ear to my pleading, keep not silent at my tears."" (Psalms 39:13)

<sup>73.</sup> Psalms 39:13, see previous note.

וְרַבְּנָן אָמְרֵי וחכמים אומרים, לָאוֹ כָּל דִּמְעִין עָאלִין קַמֵּיה מַלְכָּא לא כל הדמעות נכנסות לפני המלך ב״ה, כגון דִּמְעִין דְּרוּגְזָא דמעות של כעס, וְדִמְעִין דְּמוֹסֵר דִין עַל חֲבֵירוֹ ודמעות של המוסר דין על חברו, לָא עָאלִין קַמֵּיה דְּמַלְכָּא אלו הדמעות אינן נכנסות לפני המלך ב״ה, אֶלְּא דִּמְעִין דְּצְלוֹתָא וְדִּתְשׁוּבָה אלא הדמעות של תפלה ותשובה, וּדְבַעְיַיִן בָּעוּתָא מָגוֹ עַקְתָא ודמעות של המתפללים תפלה מתוך צרתם, כֻּלְּהוּ בָּקְעִין רְקִיעִין וּפְתִּיִם וּפְתָּתְא וּבְּתְעִין וְעָאלִין קַמֵּיה דְּמַלְכָּא כל אלו הדמעות בוקעות רקיעים ופותחות שערים ונכנסות לפני המלך ב״ה.

#### -Matok MiDvash-

However, the Sages state that not all tears come before the King, blessed be He. For example, tears of anger and tears requesting punishment for one's fellow man<sup>74</sup> do not come before the King, blessed be He. Rather, tears of prayer and repentance, and tears that come from praying out of anguish—such tears do breach the Firmaments and open the gates and come before the King, blessed be He.



<sup>74.</sup> The Talmud (*Bava Kamma* 93a) teaches: "Rav Chanan says: One who passes the judgment of another to Heaven is punished first." It goes on to bring an example from Sarah, who was upset when she spoke to Abraham and asked God to "judge between me and you" (Genesis 16:5). Ultimately, she passed away first. Therefore, one shouldn't pray (even tearfully!) for God to punish another person. This is also learned from Rabbi Meir, who once prayed for God to punish a group of hooligans in his neighbourhood. His wife Beruria rebuked him, and said he should instead pray for those hooligans to repent. He did, and they repented (*Berakhot* 10a).

"מאמר הכעם מרחיק הברכות", בו יתבאר שהפעולות הנעשות ע"י מדת הכעם נמסרות לבעלי הדין המענישים, לפי הדין שלמעלה, ומרחיקות הברכות מעליהם.

(מקור המלמר מהר פרשת חוריע דף מג ע״ל, וננילורינו כרך י עת' מקלו- מקלח)

תָּא חֲזֵי, אָסִיר לֵיהּ לְבַר נָשׁ לְאַשְׁדָּאָה מְאנֵי דְּבֵיתֵיהּ בא וראה, אסור

לו לאדם לזרוק כלי ביתו בחמתו, וּלְאַפְּקְדָא לֵיהּ לְסִטְרָא אָחָרָא דְּלָא
אָצְטָרִיךְּ ולהפּקיד ולמסור אותו מרצונו להסטרא אחרא שאין בו שום צורך,

כלומר שאסור לומר דבר זה אני נותן מרצוני לסטרא אחרא, אוֹ מִלְּה אָחְרָא
דְּכְוְוֹתֵיהּ או שלא יעשה אפילו דבר אחר של שאר עניני כעס בדומה לו,
שבזה מוסר איזה דבר להסטרא אחרא, דְּהָא כַּמְּה גַּרְדִּינֵי נִימֹוּסִין זְמִינִין
של לַהַהוּא מִלְּה לִּקְבָּלָא לֵיהּ כי כמה בעלי דינים המענישים לפי הדין של

#### -Matok MiDvash-

Discourse on Anger Repelling Blessings. Here will be explained that actions done in anger go to the forces of punishment, according to the Heavenly judgement, and cause blessings to be repelled.

(Source: Zohar III on Tazria, 43a)

Come and see, it is forbidden for a person to throw the items of his home in anger, thereby passing it over willingly to the Sitra Achra. 75 In other words, it is forbidden for a person to state that they are willingly passing a particular item over to the Sitra Achra. Or even to do anything similar out of anger, since through this a person is giving something over to the Sitra Achra. There are several forces of punishment

**<sup>75.</sup>** As explained previously. See *Discourse on the Offering to the Sitra Achra* above.

מאמרי מדת הכעס

"מאמר עצה לבימול הכעם", יתבאר בו ענין עצה מובה לבמל מהאדם רוח כעסו וקפידתו להביא לפניו נער שהוא שרוי בשמחה, אזי ינוח מרוגזו.

(מקור המאמר בזהר חדש תרומה דף נד ע"א, ובביאורינו כרך ב עמ' שב)

פָּתִיב מה שכתוב עִבְדוּ אֶת יהו״ה בִּשִּׁמְחָה היינו חֶדְוְוֹתָא דִתְבִין כִּרוּבִין בא לרמז על שמחת השני כרובים, דְּהָא רַבְיָין כָּל מַאן דְּשְׁאַרֵי

#### =Matok MiDvash=

tasked by the Heavenly Court who are ready to receive such an item. And from that moment on, there is no blessing resting on that item, for it belongs to the Sitra Achra.



Discourse on Advice to Nullify Anger. Here will be explained an excellent piece of advice for a person to nullify his angry spirit: By being in the presence of a youth who is full of joy, one's own anger can be quelled.

(Source: Zohar Chadash on Terumah, 54a)

It is written, "Serve God with joy", 76 which comes to teach us about the joy of the two [child-like] Cherubs. 77 Children

**<sup>76.</sup>** Psalms 100:2

<sup>77.</sup> Cherubs are a type of angel. Their youthful likeness was carved atop the lid of the Ark of the Covenant. (The classic, well-known image

בְּגַנּיְיהוּ כי ילדים כל מי ששורה ביניהם, אְתְהַדּר אַנְפּוֹי כְּרַבְיִיא וְחְדֵי עִמְהוֹן חוזרים פניו להיות כילד ושמח עמהם. וְרָיָא דָא וסוד זה הוא, כי בּיוָן דְּשָׁארֵי עַלַיְיהוּ מַאן דְּשָׁארֵי כיון ששורה עליהם מי ששורה, דהיינו השכינה, אִתְהַדֵּר נַעַר בְּחִידוּ דְּכֹלְא וּבִרְעוּתָא חוזרת השכינה להיות בשמחת הכל וברצון כנער, [וכו׳]

### =Matok MiDvash=

cause anyone around them to become happy together with them like a child, too.<sup>78</sup> The secret here is that since the *Shekhinah* rest upon the person, the *Shekhina* returns to being fully happy and willful like a youth.<sup>79</sup>

of cupid—a baby with wings—is partly based on the concept of Cherubs.) How does the verse in question (Psalms 100:2) teach us about Cherubs? Although Psalm 100 does not mention Cherubs, it continues directly from Psalm 99, which begins: "Hashem reigns; let the peoples tremble; He is enthroned upon the Cherubs; let the earth quake."

**<sup>78.</sup>** Little children are known to have an "infectious" joy that brings a smile upon anyone's face. Moreover, even a grown adult will naturally coo, make faces, and act in a silly manner around a child. It is worth mentioning the famous Midrash (*Yalkut Shimoni*, Tehillim 846) of Rabbi Yehoshua ben Karcha: Once, Rabbi Yose went to his house to ask a question and saw through the window that he was on all fours, with a stick in his mouth, and happily chasing after his little son. Rabbi Yehoshua taught that when a man sees children it is as if he has gone mad!

<sup>79.</sup> The Talmud (*Shabbat* 30b) states that the Shekhinah can only rest upon a person when they are in a state of joy. So, if a person is angry or sad, the Shekhinah departs from him. When a person returns to a state of joy, the Shekhinah can return, too. On a deeper level, the Shekhinah is typically described as being "in exile" and "weeping" over her children, the Jewish people. However, when people serve God with joy, the Shekhinah rests upon them, and is itself gladdened and elevated to a happier state. Therefore, when a sad or angry person becomes happy, there is a potential for a great spiritual rectification.

לכן מַאן דְּאִיהוּ בְּרוֹגְזָא מי שהוא ברוגז ובהקפדה, יֵיתוּין לְגַבֶּהּ נַעַר וְיִשְׁתַּבֵּךְ רוּגְזֵיהּ וְיִתְהַדֵּר בְּחָדְיָה יביאו לפניו נער וישקוט ויתבטל רוגזו ויחזור להיות בשמחה, וְשַׁוִּי גַּרְמֵיהּ כְּרַבְיִיא ויעשה את עצמו כנער, שכיון שמשתתף עם נער אחד, ישמחנו ונח מרוגזו, וכביכול כך הוא למעלה, וּכְּדִין ממשתתף עם נער אחד, ישמחנו ונח מרוגזו, וכביכול כך הוא למעלה. בּתְיִדוּין לכן אז הכל הוא בשמחה.

## =Matok MiDvash=

Therefore, when a person is in a state of anger and irritability, one should bring a youth before him, which has the effect of calming and nullifying his anger so that he will return to happiness. <sup>80</sup> And he should make himself like a youth, for if he plays with a youth it will gladden him and calm his anger. This is likened to what goes on Above, and hence everything is in joy. <sup>81</sup>



<sup>80.</sup> Seeing an adorable child will very likely "melt" the heart of even a very angry person.

<sup>81.</sup> God Himself does this, so to speak. When He is angry at Israel for their sins, God remembers that we are His beloved children, and that calms Him and arouses His compassion, as we read: "Is Ephraim a darling son unto Me? Is he a child that is dandled? [literally: a child to play with?] For as often as I speak of him, I do earnestly remember him still; therefore My heart yearns for him, I will surely have compassion upon him, says Hashem." (Jeremiah 31:19)

"מאמר הכנעת הכעם, מעורר רחמים", בו יתבאר שהכועם יש בתוכו סם המות ושורה עליו הס"מ, והמחרים דבר בכעסו מביא על עצמו חרם וקללה רח"ל.

(מקור המאמר ביהר פרשת קרח דף קעט ע"א ברעיא מהימנא, ובביאורינו כרך יג עמ' רפד- רפו)

#### =Matok MiDvash=

**Discourse on Suppression of Anger Arousing Mercy.** Here will be explained that the angry person has within him the "poison of death" and Samael rests upon him. And a person who, in his anger, consecrates 82 some item, brings upon himself excommunication and curse, God forbid.

(Source: Raya Mehemna in Zohar III on Korach, 179a)

**<sup>82.</sup>** Cherem is a term that can mean "banning", "excommunicating", "destroying", and also "consecrating" or "segregating". There are a few different types of cherem. For example, a person may declare something of his own as a cherem to the kohanim, or alternatively to bedek habayit (for the upkeep or property of the Beit Hamikdash), each of these having a separate set of laws.

Here the Zohar is referring to a different type of cherem, where a person declares an object of his own as a cherem, thereby forbidding himself to derive any use or pleasure from that object. There is a special mitzvah in the Torah (Leviticus 27:28) stating, that in such a case the cherem must be given to a *kohen*. Indeed, cherem is one of 24 "gifts" due to the kohanim (see *Chullin* 133b). The *Sefer HaHimuch* (mitzvah 357) explains the idea behind the mitzvah as follows: When the Jewish people are keeping the Torah and serving Hashem properly, it is befitting for them to receive much blessing and goodness, whereas curse and 'cherem' (a language of curse) would only be relevant to the enemies of the Jewish people. Thus, if a Jewish person becomes so angry that he curses his property or money — which until now has been in the domain of the blessed — the Torah tells us that it's

להבין מאמר הבא נקדים מש"כ הרמ"ק, כי אדם שכועם שורה עליו בכעסו הזכר דקליפה שהוא הס"מ, וכשמחרים בכעסו בהמה או שום דבר, נחשב לו כאילו הקריב קרבן לסטרא אחרא, ושורה עליו ועל הבהמה הנוקבא דקליפה, ולחקן את חטאו זוחה החורה לחת את החר"ם לכהן, ועל ידי זה מסלק מעליו את הסטרא אחרא וגם מן הבהמה, ומכניסה לגד הקדושה שהוא סוד רח"ם.

#### =Matok MiDvash

To understand the following discourse, we will begin with an introduction from the writings of the Ramak. 83 When a person is angry, the masculine energy of the kelipah, which is Samael, rests upon him. When, in anger, a person consecrates a domesticated animal or any other object that he owns, it is considered like he brought an offering to the Sitra Achra. Then, the feminine energy of the kelipah will rest upon the person and that item that he consecrated. To rectify this sin, the Torah commands that consecrated items be given to the kohen. Through this, a person removes from himself and from his animal the Sitra Achra, and brings his animal to the side of holiness, which is the secret of "rechem". 84

impossible to take this object out of the domain of the blessed and give it over to others, since anything a Jew owns really belongs to Hashem. Nevertheless, since the person's intent was to rid himself of this object, it is fitting to fulfill his will. Thus, the Torah makes the object holy, stating that it must be given to a kohen, thereby keeping it in the domain of the blessed.

In a similar vein, the Zohar here explains that if a person segregates himself from a certain item and declares it cherem out of anger, he is really "consecrating" the object to the Sitra Achra, as will be explained.

- 83. Rabbi Moshe Cordovero (1522-1570)
- **84.** By consecrating certain objects for holy priestly use, a person rectifies those things that he inadvertently "consecrated" to the Sitra Achra. The word *cherem*, "consecrated", is an anagram of *ruchem*, alluding to *ruchamim*, "mercy", the side of holiness. Recall that while the unholy side of the Sitra Achra stems from the left, called Gevurah or Din,

בְּתַר דְּכְעִיס בַּר נָשׁ אחר שכועס האדם, וּמְחַרִים הַהוּא בְּעִירָא לְגַבֵּיה בְּתַר דְּכְעִיס מַר בְּה מְמַר בְּה מוֹסר אותה] אל ובכעסו מחרים את הבהמה [שלו, שלא יהנה ממנה בזה מוסר אותה] אסטרא אחרא, כי המחרים מתוך כעס נחשב לו כאילו מחרים לסטרא אחרא, אז הָא שַׁרְיָא אֵל אַחֵר נָחָשׁ הרי שורה עליו אל אחר שהוא ס״מ, שהוא הנחש דְּאַתְּמַר בֵּיה שנאמר בו אָרוּר אַהָּה מִכְּל הַבְּהַמְה, וְאִיהוּ לִשְׂמָאלָא הנחש דְּאַתְּמַר בֵּיה שנאמר בו אָרוּר אַהָּה מִכְּל הַבְּהַמְה, וְאִיהוּ לִשְׂמָאלָא הנחש דְּבָּר נַשׁ והוא עומד אז לשמאלו של אדם.

בְּגִין דָּא בשביל זה כדי לתקן את חטאו, ולהחזיר את הבהמה אל צד הקרושה, מְנֵי קָּדְשָׁא בְּּרִיךְּ הוּא לְמֵיהַב לְּכָהְנָא פקד הקב״ה לתת את הבהמה שהחרים לכהן, דְּאִיהוּ רַחָמֵי בְּּרָכָה שהוא מצד הרחמים והברכה (ומסספן מסר״ס

#### -Matok MiDvash-

When a person gets angry and, in his anger, segregates one of his animals (meaning he will no longer derive any benefit from it), he sends it to the Sitra Achra, because when one segregates something out of anger it is considered like one who consecrates to the Sitra Achra. Therefore, the spirit of a "foreign god" rests upon him, who is Samael, the Serpent, of who is written: "You are the most cursed of all animals..." [Genesis 3:14] And the animal stands then to the left of a person.<sup>85</sup>

Therefore, in order to rectify his sin, and to return the animal to the side of holiness, God commanded that the consecrated animal be given to the kohen. The kohen stems from the

<sup>&</sup>quot;judgement", the holy side is on the right, called Chessed or Rachamim, "mercy". (Note that Rachamim is sometimes associated with the Sefirah of Tiferet, which is the middle column.)

**<sup>85.</sup>** The Sitra Achra is associated with the left side, so the animal which was segregated out of anger and thus became consecrated to the Sitra Achra, currently stands to the left of the person with the Sitra Achra.

ומפרש עוד ואמר, כי מַאן דְּכָעִיס מי שכועס, דְּאִית לֵּיה בְּכַעַס סַם הַמְּוֶת שיש לו בכעסו סם המות, דהיינו ששורה עליו הס״מ, דַּעֲלֵיה אוֹקְמוּה מַארֵי מַתְּנִיתִין שעליו אמרו בעלי המשנה (ע׳ ממי שנת דף קס ע״נ) כַּל הַכּוֹעֲס

#### =Matok MiDvash=

side of mercy and blessing (transforming *cherem* to *rechem*). Through this is subdued the anger that emerges from one's gallbladder, <sup>86</sup> which is the "sword of the Angel of Death", ie. Samael. <sup>87</sup> And if he gave the animal to the kohen and repented, that arouses the side of Chessed and Rachamim on the right, and subdues the anger on the left. And this is what is written, "... in rage, remember compassion." <sup>88</sup> This means that if a person was angry and he regrets it and repents, the word *cherem* will transform to *rachem*, and Rachamim and Chessed will then rest upon the person.

Furthermore, one who is angry and has the "poison of death" (ie. Samael) upon him, of him the Sages of the Mishnah said: "Anyone who gets angry is likened to one who has worshipped

<sup>86.</sup> See above, Note 69.

**<sup>87.</sup>** The Talmud (*Bava Batra* 16a) states that the Yetzer HaRa, the Angel of Death, and Satan are all one and the same.

<sup>88.</sup> Habakkuk 3:2

פְּאִילוּ עוֹבֵד עֲבוֹדָה זָרָה, בְּגִין דְּסִטְרָא אַחְרָא אָתוֹקְדַת בְּכֵר נָשׁ לפּי שאש הסטרא אחרא בוערת בקרבו בכעסו, וּבְהַהִיא בְּעִירָא ובאותה הבהמה ששרתה עליה נוקביה של הס״מ, דְּיָהִיב לְּכְהְנָא על ידי שנתן את הבהמה לכהן, אִתְפְּרָשׁ הַרֶּם מִנֵּיה נפרד החרם מן האדם, וְסמא״ל אֵל אַחַר הַרֶּם והיינו הס״מ שהוא אל אחר שהוא חרם, שהשליט עליו בכעסו, וְנוּקְבָּא דִּילֵיהּ קְלֶלָה הוֹקבה שלו שנקראת קללה, לפי שהיא בְּלוּלְה מִכּל קְלְלוֹת שֶׁבְּמִשְׁבָּה תּוֹרָה, כי על ידי שהחרים את הבהמה בכעסו, שורה על הבהמה הנוקבא דקליפה, וכל זמן שהבהמה בקליפה, גם האדם הוא בחרם על ידי קרבן זה שהקריב להם, ועל ידי שנותן את הבהמה לכהן מעביר מעל הבהמה אחיזת הנוקבא שהיא הקללה, ואז החרם שהוא הזכר רודף אחר נקבתו, ומיד הוא נפרד ממנו.

#### -Matok MiDvash-

idols." (Shabbat 105b) This is because the fire of the Sitra Achra burns within him in his anger. By giving that animal (which had the feminine aspect of Samael rest upon it) to the kohen, the cherem is removed from the person. This is referring to Samael, who is the "foreign god", and he is the cherem, 89 that rules a person when he (the person) is angry. And his feminine aspect is called "curse" [kelalah], for she includes within her all the curses mentioned in Mishneh Torah [Deuteronomy]. By consecrating the animal in his anger, the feminine of the kelipah rests upon it. And as long as the animal is in a state of kelipah, its owner is also considered to be in cherem due to the "offering" that he gave [to the Sitra Achra]. By handing over the animal to the kohen, he removes from it the grasp of the feminine [kelipah], who is the "curse". Then, the cherem, who is the masculine, "chases" after his feminine, and immediately leaves the person.

<sup>89.</sup> Samael is the one in *cherem*, literally "excommunication", from the side of holiness.

"מאמר אשרי המעביר על מדותיו", בו יתבאר שהכרוז יוצא בכל יום מהיכלות העליונים: אשרי המתגברים על מבעם ומעבירים על מדותיהם, כלומר מוותרים משלהם וממילא אינם משתייכים לכעם וקפידה כלל.

(מקור המאמר בזהר חדש רות דף לח ע"א, ובביאורינו כרך ג עמ' חלו)

חַמִיתִי תַּמֶן בְּהַהוּא אֲתַר דְמַלְכָּא מְשִׁיחָא תַּמֶן ראיתי [רבי כרוספדאי] שם באותו המקום שמלך המשיח נמצא שם, וְשָׁמַעְנָא כָּרוֹזָא כָּרֵיז בְּכַל יוֹמָא ושמעתי כרוז המכריז בכל יום, זַכַּאִין אִינּוּן חַבְרַיָּיא דְּמְשְׁתַּדְּלֵי

#### =Matok MiDvash=

Discourse on "Fortunate is the Person Who Passes Over His Measures". Here will be explained that a proclamation goes forth every day from the Heavenly Palaces, saying: Praiseworthy are those who overcome their nature, and "pass over their measures", 90 meaning that they relinquish what is (rightfully) theirs, and are therefore not subject to any anger or irritation at all.

(Source: Zohar Chadash on Ruth, 98a)

I (Rabbi Krospedai) saw there, in the place where Melekh haMashiach is. And I heard a proclamation that goes forth every day: "Praiseworthy are those who busy themselves

<sup>90.</sup> The Talmud (Rosh Hashanah 17a) states: "All who 'pass over' their measures have their sins 'passed over' as well, as it is written, 'He bears sin and forgives transgression' [Micah 7:18]. This means that one who 'bears sins', his 'transgressions will be forgiven." Rashi explains that this refers to a person who is easy-going and forgiving, and does not seek revenge against those who have hurt him. Since such a person "passes over" the sins that others do to him, God will "pass over" his sins and forgive him completely.

בְּאוֹרַיְתָא אשרי להחברים העוסקים בתורה, וְאִינּוּן דְּמְזַבְּין לָהּ לְאָחֲרָנִין בְּאוֹרַיְתָא אשרי להחברים את אחרים, וְאִינּוּן דְּמַעֲבִירִין עַל מִדּוֹתַיְיהוּ ואותם הצדיקים המזכים את אחרים, וְאִינּוּן דְמַעֲבִירִין עַל מִדּוֹתִיְיהוּ ואותם המעבירים על מדותיהם.

## -Matok MiDvash=

with the study of Torah, and those *tzaddikim* who strengthen others, and those who 'pass over their measures."



# היטיבה ה' לטובים

"Do good, Hashem, to the good..." - Psalms 125:4

May the blessings of Heaven grace our dear and honoured friends-true pursuers of charity and kindness in all matters of holiness, who endeavour to strengthen the masses, particularly through the dissemination of the Torah of Rabbi Shimon bar Yochai, to "quench the thirst" of all those who seek Hashem around the world-who generously contributed substantial sums for the printing of *Discourses on the Trait of Anger* in English.

## The honourable patrons:

David Margolies
Shammai Topper
Meir Goldson
Aaron Weingarten
Yitzy Segal
Benjy Haimoff

May the merit of the holy sage Rabbi Shimon bar Yochai protect them and their families, and may they merit all the blessings and salvations of Heaven. May Hashem be pleased with their deeds, and bless them spiritually and materially, bestowing upon their homes boundless happiness and wealth, peace and tranquility. May the merit of the author of Matok MiDvash, Rabbi Daniel Frisch, זְּנוֹקְייל, protect them until the coming of the Redeemer, speedily and in our days, amen.

# היטיבה ה' לטובים

ברכות שמים מעל יחולו על ראשי ידידינו החשובים והנכבדים רודפי צדקה וחסד לכל דבר שבקדושה ולזכות את הרבים בפרט בהפצת תורת הרשב"י להשקות את הצמאים לדבר השם בכל העולם כולו שתרמו סכומים הגונים ונכבדים להדפסת הקונטרס מדת הכעס באנגלית באופז השווה לכל נפש

**5**"5

הנגיד החשוב והנכבד

הר"ר דוד בן חיה עליזה מרגליות שליט"א

הנגיד החשוב והנכבד

הר"ר שמאי שמחה בן ליבה טאפער שליט"א

הנגיד החשוב והנכבד

הר"ר מאיר מתתיהו בן פריידל גולדסן שליט"א

הנגיד החשוב והנכבד

שהשתדל ביתר שאת זכה וזיכה את הרבים בהדפסת הקונטרס

הר"ר אהרן צבי בן רעכיל וויינגארטען שליט"א

הנגיד החשוב והנכבד

הר"ר לצחק בן רייזל סג"ל שליט"א

הנגיד החשוב והנכבד

הר"ר בנימין הי בן אפרת היימוף שליט"א

זכות התנא האלוקי רבי שמעון בר יוחאי זיע"א, תגן בעדם ולכל משפחתם שיזכו לכל הברכות והישועות, וחפץ השם בידם יצליח ברוחניות ובגשמיות, אושר ועושר בביתם, שלום ושלוה בארמנותם, וזכות הרב המחבר בעל מתוק מדבש זצוק"ל יגן וימליץ טוב עליהם, עד ביאת הגואל בב"א.